
DOI: 10.31560/pimentacultural/978-85-7221-576-3.1

AbordaGens
teóricas
e práticas
em pesquisa
Organizadora

Giovanna Ofretorio de 
Oliveira Martin Franchi

ISBN 978-85-7221-576-3

2026
Maria Clara Ramos Nery

A FABRICAÇÃO  
DA MEDIOCRIDADE  

NO ESPAÇO ESCOLAR: 
DIÁLOGOS ENTRE HANNAH ARENDT  

E MICHEL FOUCAULT SOBRE O PODER  
E A CRISE DO PENSAMENTO  
NA EDUCAÇÃO BRASILEIRA



10

RESUMO:

O texto mobiliza a crítica de Hannah Arendt sobre a Crise do Pensamento 
e a perda da vita activa (vida ativa). É analisado como o ambiente escolar 
brasileiro muitas vezes sufoca a capacidade de julgar e a capacidade 
crítica dos estudantes, reduzindo a educação à mera aquisição de 
conhecimento técnico ou à reprodução de informações. A mediocridade é, 
sob o prisma arendtiano, concebida como a manifestação da “banalidade” 
no contexto educacional — a recusa ou a impossibilidade de parar, refletir 
e exercer o juízo moral e político autônomo. A partir de Michel Foucault, o 
artigo examina a escola como uma instituição que opera sob mecanismos 
de poder disciplinar. Analisa como as estruturas, currículos, avaliações e a 
organização do tempo e do espaço escolar servem como dispositivos de 
normalização. O objetivo é demonstrar como esses dispositivos buscam 
produzir corpos dóceis e sujeitos conformados, priorizando a obediência 
e a padronização em detrimento da singularidade e da diferença. Essa 
lógica disciplinar é identificada como a infraestrutura para a “fabricação” 
de uma mediocridade funcional. O objetivo essencial deste trabalho é 
articular as concepções de Hannah Arendt — notadamente sua análise 
sobre a condição humana e o ato de pensar — com a demonstração 
de Michel Foucault acerca das relações de poder e dos dispositivos 
aplicados para sua consolidação sobre indivíduos e grupos. Pretendemos 
demonstrar como a intersecção dessas perspectivas teóricas elucida a 
gênese de repertórios de ações, individuais e coletivas, que reproduzem 
a desigualdade social que interpela o campo educacional brasileiro. 
Metodologicamente, a pesquisa envolveu pesquisa documental com 
relação as obras de Hannah Arendt e Michel Foucault.

Palavras-chave: Crise do Pensamento; Poder Disciplinar; Subjetivação; 
Autoridade/Responsabilidade; Educação Brasileira.



11

ABSTRACT:

The text mobilizes Hannah Arendt’s critique of the Crisis of Thought and 
the loss of the vita activa (active life). It analyzes how the Brazilian school 
environment often stifles students’ capacity for judgment and critical 
capacity, reducing education to the mere acquisition of technical knowledge 
or the reproduction of information. Mediocrity is, from the Arendtian 
perspective, conceived as the manifestation of “banality” in the educational 
context—the refusal or impossibility of stopping, reflecting, and exercising 
autonomous moral and political judgment. From Michel Foucault ’s 
standpoint, the article examines the school as an institution operating under 
mechanisms of disciplinary power. It analyzes how the structures, curricula, 
assessments, and the organization of school time and space serve as 
devices of normalization. The aim is to demonstrate how these devices seek 
to produce docile bodies and conformed subjects, prioritizing obedience 
and standardization to the detriment of singularity and difference. This 
disciplinary logic is identified as the infrastructure for the “manufacturing” 
of a functional mediocrity.The essential objective of this work is to articulate 
Hannah Arendt’s conceptions—notably her analysis of the human condition 
and the act of thinking—with Michel Foucault ’s demonstration regarding 
the relations of power and the devices applied for their consolidation over 
individuals and groups. We intend to demonstrate how the intersection 
of these theoretical perspectives elucidates the genesis of repertoires of 
actions, both individual and collective, that reproduce the social inequality 
that challenges the Brazilian educational field methodologically, the 
research involved documentary research concerning the works of Hannah 
Arendt and Michel Foucault.

Keywords: Crisis of Thought; Disciplinary Power; Subjectivation; Authority/
Responsibility; Brazilian Education.



12

INTRODUÇÃO

A condição contemporânea e os desafios estruturais à edu-
cação brasileira, nos exige reflexões profundas para buscarmos 
compreender a essência da realidade contextual que vivenciamos 
no campo educacional nacional. A sociedade contemporânea é 
definida por um conjunto de especificidades que impõem desafios e 
transformações aos docentes e discentes. 

O cenário atual é marcado pela complexidade das redes 
políticas globais e locais, que se entrelaçam com a hegemonia de 
classe, se constituindo um sistema econômico desigual que interpela 
e atravessa o campo educacional potencializando as contradições e 
impasses presentes na educação brasileira. 

A velocidade vertiginosa das narrativas culturais e digitais 
atua como um fator acelerador, impulsionado pela convergência 
midiática e pela cultura do espetáculo, tal como analisado na crítica 
da sociedade do espetáculo (Debord, 1997). Essa dinâmica gera um 
ambiente social de intensa fluidez (Bauman, 2001), onde a infor-
mação tende à efemeridade e é frequentemente confundida com 
conhecimento, resultando na fragmentação das “verdades”.

A fragmentação das verdades estabelecidas resulta na 
constituição de um sujeito fragmentado e na emergência de uma 
identidade híbrida (Hall, 1998). Essa identidade híbrida, por sua vez, 
manifesta sua singularidade na concepção de mundo e na noção de 
conhecimento, confundindo-o com a informação, diferenciando-se 
substancialmente daquelas existentes no contexto da modernidade 
sólida (Bauman, 2001).

Se refletimos sobre o impacto tecnológico e a reconfigura-
ção do processo educativo, vamos constatar que este, decorre da 
incorporação das Novas Tecnologias Digitais (NTDs) e, mais recen-
temente, da Inteligência Artificial (IA). Tais inovações provocam 



13

transformações na própria natureza do conhecimento, ao tornarem o 
acesso à informação instantâneo, massivo e descentralizado. 

Nesse novo cenário, o foco do processo educativo desloca-se 
da mera memorização de conteúdo para o desenvolvimento de com-
petências cognitivas mais complexas, tais como a curadoria, a análise 
crítica e a tomada de decisões fundamentadas. Tal mudança impõe 
desafios significativos, sobretudo no contexto educacional brasileiro, 
onde amplos segmentos da população — notadamente os grupos 
historicamente subalternizados — enfrentam barreiras estruturais no 
acesso equitativo à educação de qualidade e às tecnologias emergen-
tes. Desse modo, a mediação pedagógica necessita ser repensada, 
de modo a promover não apenas a inclusão digital, mas também a 
formação crítica e ética diante do fluxo informacional contemporâneo.

De certa forma, não podemos negar que no contexto da con-
temporaneidade estamos a vivenciar a crise do pensamento (Arendt, 
2020), como o principal risco ou dano colateral (Bauman, 2022) e, 
no contexto nacional a presença potente no legalismo e na padro-
nização presente no âmbito da educação brasileira são obstáculos 
que reduzem a capacidade humana de pensar, e, sendo assim os 
dispositivos de “adestramento” (Foucault, 2022), via educação se 
tornam férteis, pois a consciência reflexivo crítica, não tem espaço 
para se manifestar, reproduzindo a desigualdade e as estruturas de 
dominação vigentes em nossa sociedade historicamente. 

Em se considerando a sociabilidade digital, pensamento e jul-
gamento, em paralelo, a contemporaneidade vivencia o surgimento 
de novas formas de interação, ou seja, de sociabilidade, visto que 
as redes sociais e as plataformas digitais criaram inéditos espaços 
de interação e construção identitária. A escola, necessita, portanto, 
lidar com a identidade digital do sujeito e a influência dessas nar-
rativas culturais/digitais na formação de sua visão de mundo e de 
sua análise reflexivo-crítica, elementos essenciais para o assumir sua 
condição humana expressa pelo ato de pensar (Arendt, 2020). 



14

A velocidade da informação e a operacionalização algorít-
mica (presente na IA) tendem a reduzir o tempo disponível para a 
reflexão aprofundada. Isso cria um terreno propício para a mediocri-
dade arendtiana, pois o sujeito é constantemente levado a consumir 
clichês e certezas prontas, evitando o “diálogo interno” (o pensar) 
necessário para o julgamento autônomo. Tal contexto se manifesta 
em um campo educacional nacional historicamente atravessado e 
interpelado pela desigualdade social estrutural e estruturante, bem 
como por fortes processos de normalização (Foucault, 2022).

Considerando a ameaça da normalização e a função democrá-
tica da educação, constata-se que a educação nacional se encontra 
em uma encruzilhada. Há o risco de que as tecnologias e a IA, sejam 
incorporadas de maneira puramente instrumental e normalizadora 
(Foucault, 1986), focando apenas na eficiência e na padronização, 
sem promover a reflexão. Transformando as novas tecnologias em 
novos dispositivos de poder, reforçando a sujeição (Foucault, 1986). 

Portanto, a necessidade do julgamento torna-se fundamental 
para que a educação cumpra sua função democrática e cidadã. O 
foco deve ir além da instrumentalização e se concentrar na formação 
de sujeitos capazes de julgar a validade e a ética da informação e 
da tecnologia. É essa capacidade de pensar que permite ao estu-
dante resistir à obediência cega e à reprodução de narrativas, que 
nos tornam seres humanos “rasos”, produtores da banalidade do 
mal (Arendt, 2020). 

Ao cunhar a categoria conceitual da Banalidade do Mal, 
Hannah Arendt (1999) busca demonstrar que a recusa do ato de 
pensar — inerente à nossa condição humana — se traduz em uma 
conduta destinada à mediocridade. O sujeito que se recusa a pensar 
não consegue discernir os determinantes profundos da realidade 
nem elaborar uma concepção ética robusta, ficando incapacitado de 
refletir criticamente sobre a experiência da vida vivida. O mal, nesse 



15

sentido, emerge não da monstruosidade, mas da ausência de refle-
xão e do mero seguimento de normas. 

Assim, este trabalho propõe uma análise reflexivo-crítica 
acerca da fabricação da mediocridade força originária da banalidade 
do mal (Arendt, 1999) no campo educacional brasileiro, não deixando 
de considerar que o vertiginoso desenvolvimento tecnológico e o 
avanço da Inteligência Artificial, tem por consequência novas formas 
de sociabilidade digital que impõem reconfigurações nas relações 
sociais, na comunicação, nas narrativas culturais. 

Diante deste cenário, exige-se que a educação, por parte 
dos docentes na mediação com os discentes, promova uma com-
preensão aprofundada da relação de interdependência entre estru-
tura e ação. Adicionalmente, faz-se imperativo distinguir claramente 
informação de conhecimento, de modo a fomentar a capacidade de 
pensar reflexiva e criticamente (ou reflexivo-crítica) nos estudantes.

O objetivo principal deste trabalho é articular as concepções 
de Hannah Arendt — notadamente sua análise sobre a condição 
humana e o ato de pensar — com a demonstração de Michel Foucault 
acerca das relações de poder e dos dispositivos aplicados para sua 
consolidação sobre indivíduos e grupos. Pretendemos demonstrar 
como a intersecção dessas perspectivas teóricas elucida a gênese 
de repertórios de ações, individuais e coletivas, que reproduzem a 
desigualdade social que interpela o campo educacional brasileiro. 

Assumindo-se esses dois como Hannah Arendt e Michel 
Foucault, em um diálogo produtivo, busca-se demonstrar que, no 
contexto da superficialidade da ordem (Bauman, 1998), observa-se 
o cultivo da banalidade do mal (Arendt, 1999) e a fundamentação de 
processos de subjetivação (Foucault, 2018) de docentes e discentes 
na educação brasileira em todos os níveis de ensino.  

Tal dinâmica ocorre na medida em que o conhecimento, em 
sua essência, cede lugar a uma forma de conceber a realidade que 



16

se encontra deslocada dos determinantes dos contextos sociais situ-
acionais e da realidade das diferenças. Este deslocamento impede a 
dialogicidade necessária para o surgimento do novo, ou seja, para a 
produção do efetivo conhecimento decorrente da aplicação da capa-
cidade humana de pensar reflexiva e criticamente sobre o mundo.

As inovações as quais estamos a vivenciar, têm provocado 
transformações profundas na própria natureza do conhecimento, ao 
tornarem o acesso à informação instantâneo, massivo e descentrali-
zado. Nesse novo cenário, o foco do processo educativo desloca-se 
da mera memorização de conteúdo para o desenvolvimento de com-
petências cognitivas mais complexas, como a curadoria, a análise 
crítica e a tomada de decisões fundamentadas. 

Tal mudança impõe desafios significativos, sobretudo no 
contexto brasileiro, onde amplos segmentos da população — espe-
cialmente os grupos historicamente subalternizados — enfrentam 
barreiras estruturais no acesso equitativo à educação de quali-
dade e às tecnologias emergentes. Assim, a mediação pedagógica 
precisa ser repensada, de modo a promover não apenas a inclu-
são digital, mas também a formação crítica e ética diante do fluxo 
informacional contemporâneo e a compreensão de que informação 
não é conhecimento. 

A velocidade da informação e a lógica algorítmica (inerente à 
IA) tendem a reduzir o tempo disponível para a reflexão aprofundada. 
Este fenômeno cria um terreno fértil para a mediocridade arendtiana, 
pois o sujeito é constantemente induzido a consumir clichês e certe-
zas pré-fabricadas, evitando o “diálogo interno” (o pensar) do eu sin-
gular — que se expande para a pluralidade e para o espaço público 
(Arendt, 2020). Essa evasão da reflexão prejudica o julgamento autô-
nomo, que é essencial no contexto do campo educacional nacional, 
historicamente atravessado e interpelado pela desigualdade social 
estrutural e estruturante, além de ser marcado por intensos proces-
sos de normalização (Foucault, 2022).



17

A educação nacional, comprovadamente, encontra-se em 
uma encruzilhada, marcada pela normalização. Existe o risco de que 
as tecnologias e a IA sejam incorporadas de maneira meramente 
instrumental e normalizadora (Foucault, 1986), focando apenas na 
eficiência e na padronização, sem promover a reflexão crítica. Tal 
abordagem transformaria a tecnologia em um novo dispositivo de 
poder, reforçando a sujeição.

Portanto, a necessidade do julgamento — para que a educa-
ção cumpra sua função democrática e cidadã de desenvolvimento 
da pessoa — exige ir além da instrumentalização, concentrando-se 
na formação de sujeitos capazes de julgar a validade e a ética da 
informação e da tecnologia. É, exatamente, a ausência da capaci-
dade de pensar que permite ao estudante ficar retido à obediência 
cega e à reprodução de narrativas. Tal ausência nos torna seres 
humanos “rasos”, produtores da banalidade do mal (Arendt, 1999), 
impedindo o discente de ser autor do seu próprio conhecimento, 
na medida em que nega seu atributo humano: o ato de pensar  
(Arendt, 2020).

Neste panorama, a questão problematizadora e investigativa 
que originou este trabalho foi a seguinte: De que maneira os disposi-
tivos de poder normalizadores (Foucault, 2022) presentes no espaço 
escolar brasileiro, ao exigirem a sujeição e a obediência à norma, 
atuam como obstáculos estruturais que impedem o uso da capaci-
dade de pensar reflexiva e crítica (Arendt, 2020), contribuindo para a 
“fabricação” da mediocridade do sujeito contemporâneo?

Metodologicamente, o estudo se ancora na pesquisa docu-
mental, utilizando as obras de Hannah Arendt e Michel Foucault para 
estabelecer um diálogo teórico-crítico aplicável ao contexto educa-
cional brasileiro e sua relação com uma realidade interpelada pelas 
redes digitais. Dessa forma, a análise concentra-se em elementos 
específicos, como a atuação do legalismo no campo educacional,  



18

o currículo como dispositivo de poder na constituição da subjetivi-
dade e a crise da identidade da educação nacional, muitas vezes 
marcada pela transplantação acrítica de modelos.

O impasse central que se busca evidenciar reside na contra-
dição entre o texto legal/discurso pedagógico e o contexto socioe-
conômico do país, à luz do pensamento de Arendt e Foucault. Cada 
um, em sua singularidade, permite aprofundamentos para a compre-
ensão da realidade educacional brasileira neste século XXI.

A BIPOLARIDADE DA CRÍTICA

A presente seção tem sua centralidade no estabelecer os 
fundamentos teóricos de Hannah Arendt e Michel Foucault, apre-
sentados inicialmente de forma autônoma para garantir a precisão 
conceitual de cada pensador. Essa base é indispensável, visto que, 
apesar de suas distintas origens filosóficas, Arendt e Foucault ofere-
cem arcabouços críticos vitais para a compreensão das dinâmicas 
de poder e subjetivação, bem como da própria condição do pen-
samento no contexto educacional atual. A “bipolaridade da crítica” 
proposta refere-se, precisamente, à articulação produtiva entre 
essas duas forças. De um lado, a crítica arendtiana sobre o pensar 
como ato humano e a busca por condições de reflexão autêntica; de 
outro, a crítica foucaultiana focada nos mecanismos e dispositivos 
que interpelam, formam e controlam os sujeitos. Ao colocar essas 
perspectivas em diálogo tensionado, esta seção visa uma análise 
mais robusta das forças que, na prática educativa, determinam a 
capacidade de exercício do pensamento crítico.

É esse diálogo tensionado que oferece as ferramentas neces-
sárias para aprofundar a compreensão das dinâmicas de poder e 
subjetivação na educação, indo além da descrição para enfrentar 



19

os impasses estruturais. Em última instância, esta articulação visa 
oferecer um arcabouço robusto que ilumine as complexas condições 
presentes na educação brasileira, fortemente alicerçada na desigual-
dade social estrutural.

O RISCO DA DESUMANIZAÇÃO: 
O PENSAMENTO, O JULGAMENTO E A 
“MEDIOCRIDADE” À LUZ DE HANNAH ARENDT

Arendt (1999) estabelece uma distinção fundamental entre 
o Pensar e o Julgar, concebendo-os como atividades mentais dis-
tintas, mas intimamente interligadas, essenciais para a vida ética 
e política. Para ela, o ato de pensar não tem o mesmo significado 
que o conhecimento ou a razão lógica. O Pensar, que é expressão 
da condição humana, é um diálogo interno silencioso que o indiví-
duo estabelece consigo mesmo. Essa atividade de questionamento 
constante desfaz as banalidades, perturba as certezas e destrói o 
que está estabelecido. 

O resultado deste diálogo consigo mesmo — o ato de pensar 
— é, segundo Arendt (1999), a formação de uma consciência que tem 
por base querer ou não querer viver com a pessoa que se é. Com 
efeito, quem pensa e se autoquestiona continuamente está menos 
propenso a cometer o mal, pois não querer viver com um “eu” cri-
minoso implica responsabilizar-se pelos próprios atos e assumir a 
si mesmo. Evita-se, assim, a mediocridade ao recusar-se a pensar e 
a ser crítico da realidade vivida, o que é fundamental para compre-
endê-la e compreender a si em essência. Isso se constitui na função 
ética do viver, ou seja, na realização do ser singular na pluralidade 
do universo coletivo.



20

Já o ato de Julgar, ou seja, a capacidade de avaliar, consiste 
na aplicação do que se aprendeu ao caso particular, sem a necessi-
dade de recorrer a regras universais pré-estabelecidas (a chamada 
“faculdade de julgar reflexiva” de Kant, objeto de revisão por Arendt). 
Portanto, o Julgar é a capacidade de avaliar o particular em rela-
ção ao universal/comum.

Para Arendt (1999), o Julgar exige a imaginação de se colocar 
no lugar do outro, o que ela denomina de “mentalidade ampliada”. 
Isso permite que o sujeito avalie uma situação (o particular) con-
siderando a pluralidade de perspectivas (o universal/comum), um 
requisito fundamental para a ação e o discurso no domínio público 
(Arendt, 2020). Nesse sentido, Arendt afirma o seguinte quanto à 
ausência da capacidade de julgar:

A primeira indicação de que Eichmann tinha uma vaga 
noção de que havia mais coisas envolvidas nessa his-
tória toda do que a questão do soldado que cumpre 
ordens claramente criminosas em natureza e intenção 
apareceu no interrogatório da polícia, quando ele decla-
rou, de repente, com grande ênfase, que tinha vivido 
toda sua vida de acordo com os princípios morais de 
Kant, e particularmente segundo a definição kantiana 
do dever. Isso era aparentemente ultrajante, e incom-
preensível, uma vez que a filosofia moral de Kant está 
intimamente ligada à faculdade de juízo do homem que 
elimina a obediência cega. O oficial interrogador não 
forçou este ponto, mas o juiz Raveh, fosse por curiosi-
dade, fosse por indignação pelo fato de Eichmann ter a 
ousadia de invocar o nome de Kant em relação a seus 
crimes, resolveu interrogar o acusado. E, para surpresa 
de todos , Eichmann deu uma definição quase correta 
do imperativo categórico: “ o que eu quis dizer com 
minha menção a Kant foi que o princípio de minha von-
tade deve ser sempre tal que possa se transformar no 
princípio de leis gerais” (o que não é o caso com roubo 
e assassinato, por exemplo, porque não é concebível 



21

que o ladrão e o assassino desejem viver num sistema 
legal que dê a outros o direito de roubá-los ou mata-los) 
(ARENDT, p. 153, 1999). 

Arendt usa este episódio para ilustrar o fenômeno da 
Banalidade do Mal e a Mediocridade do Não-Pensar (1999). Eichmann 
era um homem não-pensante: ele podia repetir frases filosóficas 
complexas e cumprir deveres burocráticos à risca, mas era incapaz 
de engajar-se no diálogo interno (o pensar) que o levaria a questionar 
a regra que estava aplicando. Ele confundiu Dever (o conceito ético 
kantiano) com Obediência Mecânica (a norma burocrática nazista), 
esvaziando a moralidade de seu conteúdo reflexivo. O mal, nesse caso, 
não veio de uma intenção demoníaca, mas de uma falha na faculdade 
de julgar e na irreflexão radical. 

A falha na faculdade de julgar e a irreflexão radical — identifi-
cadas por Arendt como a matriz da Banalidade do Mal (1999) — cons-
tituem o fundamento para a violência e para a negação do reconhe-
cimento social recíproco, conforme teorizado por Honneth (2003). 
Nesse sentido, o não-pensar configura-se como um mecanismo de 
desumanização que leva à coisificação do Outro. Fundamentalmente, 
a ausência de reflexão sobre si (o diálogo interno arendtiano) gera 
uma inconsciência da própria consciência ética do sujeito agente. É 
essa inconsciência que permite que a coisificação ocorra sem a per-
cepção de sua gravidade ou imoralidade, culminando na produção 
da Banalidade do Mal (Arendt, 1999).

De outra parte, a vita activa (ação, trabalho e labor), (Arendt, 
2020) embora conceitualmente distinta do “Pensar” na tradição 
arendtiana, mantém uma relação de interdependência tensional com 
essa capacidade. O “Pensar”, como elemento fundamental da condi-
ção humana, é indispensável para que a vita activa não se reduza ao 
automatismo e à irreflexão, sendo o julgamento o elo que conecta a 
atividade mental (o não-pensar) à prática ética e política no mundo 
(a Banalidade do Mal). 



22

A “CRISE NA EDUCAÇÃO” ARENDTIANA 

A reflexão sobre a crise na educação transcende as con-
junturas históricas, manifestando-se de forma reconfigurada na 
contemporaneidade. Hannah Arendt (2022) analisou essa crise no 
século XX a partir do sistema educacional norte-americano, iden-
tificando uma preocupação profunda com a relação da sociedade 
com as novas gerações e a conservação do mundo. Seus argumen-
tos assentam-se em três pilares conceituais que se tornam cruciais 
para a compreensão dos impasses atuais. No século XXI, essa crise 
é intensificada pelo contexto da modernidade líquida, conforme 
analisado por Bauman (1998). O advento da Internet e a prolifera-
ção das redes sociais digitais impõem novos e profundos desafios 
ao sistema de ensino. 

A análise de Arendt (2022) sobre a crise que se espalhou pelo 
mundo ocidental está alicerçada em três elementos fundamentais: 

a.	 A Crise de Autoridade e o Papel do Professor: O primeiro e 
mais significativo elemento é a perda da autoridade do pro-
fessor. Para Arendt (2022), a autoridade do educador não se 
fundamenta na coerção, mas sim na responsabilidade que 
o adulto assume pelo mundo ao qual introduz a criança. A 
tentativa de abolir a autoridade em nome de uma igualdade 
mal compreendida – transferindo para o campo educacional, 
que é pré-político, os princípios da política – leva o professor 
a se recusar a assumir essa responsabilidade. O resultado é o 
abandono da criança, que perde seu referencial estruturante. 

b.	 A Ideia de Sociedade Infantil Autônoma: Arendt (2022) cri-
tica a ideia de que existe um “mundo da criança” autônomo, 
separado do mundo adulto, e que se deve permitir que ela “se 
governe”. Essa concepção resulta na exclusão da criança do 
mundo dos adultos, mantendo-a em um grupo de pares. Essa 



23

homogeneização impede o estabelecimento da diferença 
necessária entre o “novo” (a criança) e o “velho” (o mundo 
e o adulto), o que obstrui a preparação do jovem para a vida 
adulta e o exercício da responsabilidade política pelo mundo. 

c.	 A Substituição da Aprendizagem pela Atividade Lúdica 
(Make Believe): O terceiro pressuposto diz respeito à prio-
rização do brincar e do fazer em detrimento do ensino e 
da aprendizagem de conteúdo. A ênfase é deslocada do 
“o que aprender” (o conteúdo) para o “como aprender” (a 
metodologia). Esse movimento leva à instrumentalização 
da educação, transformando a escola em um meio para o 
ajustamento social ou para a obtenção de habilidades, e não 
em um local de transmissão do patrimônio cultural e de intro-
dução ao mundo comum.

Refletindo à luz de Arendt (2022), sobre as conexões con-
temporâneas e o esvaziamento do conhecimento, a crise da autori-
dade e a confusão na transmissão do conteúdo ganham uma nova 
dimensão na era digital. O acesso irrestrito a um volume massivo de 
informações, viabilizado pela Internet e pelas redes sociais, tende a 
secundarizar o papel do professor como principal mediador do saber. 

Essa dinâmica complexa, ao confundir a informação bruta 
com o saber elaborado, compromete a capacidade de julgamento 
e o pleno exercício da consciência crítica. No âmbito global e, parti-
cularmente, no contexto nacional, a superficialidade nas abordagens 
da realidade do mundo da vida representa um risco significativo para 
a formação integral do indivíduo. Em uma perspectiva arendtiana, o 
esvaziamento da capacidade de reflexão e discernimento pode, em 
última instância, contribuir para a emergência de condutas que se 
pautam pela mediocridade, força motriz da “banalidade do mal” (1999)

Em se considerando o impasse da referência adulta no con-
texto brasileiro, em uma vertente complementar e crítica, a crise na 



24

educação brasileira é atravessada pela questão da referência adulta. 
Enquanto Arendt (2022) destaca a importância do adulto como res-
ponsável pelo mundo, a reflexão sociológica e psicológica aponta 
para o precoce distanciamento parental no contexto nacional. A 
necessidade de os pais atuarem como mantenedores do lar impõe 
o distanciamento das funções de “maternagem” e “paternagem” nas 
fases iniciais. Este quadro leva a criança a iniciar seu processo de 
socialização, desde muito cedo, notadamente na creche, no campo 
de uma “maternagem” e “paternagem” incompletas. 

Durkheim (2014), que define a educação como a socialização 
metódica, secundária a introdução precoce no ambiente institucio-
nal, marcada pela ausência da referência familiar íntima, suscita uma 
questão crucial para o campo da educação e do desenvolvimento 
humano: Diante da ausência da figura parental próxima no início 
da socialização, e da crise de autoridade que afeta o professor, qual 
adulto (educador ou mediador) tem desde cedo a legitimidade e a 
capacidade de suprir a carência do referencial formativo vivenciada 
pelo indivíduo, introduzindo-o no mundo com responsabilidade e 
autoridade? E, ainda na relação de interdependência entre educa-
ção e o desenvolvimento humano, surge outra questão: Quem será 
o adulto (educador, mediador) capaz de suprir a carência de refe-
rencial formativo vivenciada pelo indivíduo desde as fases iniciais 
de sua socialização?

Considere-se o fato de que, a ideia de que existe um “mundo 
da criança” autônomo, separado do mundo adulto, e que se deve 
deixa-la “se governar,” enquanto sociedade infantil autônoma 
(Arendt, 2022), resulta para a autora numa exclusão da criança do 
mundo dos adultos, mantendo-a em um grupo de iguais onde não 
há a diferença necessária entre o “novo” (a criança) e o “velho” (o 
mundo e o adulto), o que impede sua preparação para a vida adulta e 
a responsabilidade pelo mundo, a qual está intrinsecamente ligada à 
educação e a esfera pré-política, com profundas consequências para 
a esfera política (Arendt, 2020). 



25

A escola brasileira não está cumprindo seu papel na medida 
em que seu foco se desviou do “Pensar” (e do Juízo) para a mera 
eficiência ou utilidade prática. Estamos assim no contexto do esva-
ziamento do conteúdo, do real conteúdo de sentido dos discursos 
e das ações pois a ênfase excessiva em habilidades pragmáticas, 
tecnicistas ou em currículos voltados apenas para o mercado de 
trabalho (instrumentalização), esvazia o tempo e o espaço para a 
transmissão do patrimônio cultural e para a reflexão desinteressada. 

Arendt (1999) sustenta que o juízo é formado pelo contato 
com a cultura e com o passado, que oferece exemplos e modelos de 
pensamento. Ao reduzir disciplinas e a profundidade do conteúdo 
(como visto em debates sobre o Novo Ensino Médio e a Filosofia/
Sociologia), a escola retira as “matérias-primas” necessárias para o 
pensamento. Já no que tange ao foco de obediência/performance, a 
escola ao priorizar a performance em testes padronizados (ENEM, 
por exemplo) ou a obediência passiva a um “projeto de vida” prees-
tabelecido, reforça a tendência à irreflexão. O aluno é treinado para a 
resposta correta e não para a pergunta crítica. 

A escola, ao falhar em ensinar os alunos a pensar e julgar 
por si mesmos (dialogar consigo), entrega ao espaço público cida-
dãos mais vulneráveis à propaganda, ao totalitarismo silencioso e 
à adesão a clichês ideológicos — o terreno fértil da “banalidade do 
mal” no contexto político-social (Arendt, 2020). O impasse é que a 
instituição que deveria preparar para a ação plural acaba por reforçar 
a passividade irrefletida.

No campo educacional brasileiro, podemos dizer que a única 
forma de reverter a recusa ao pensar é o retorno à autoridade do 
adulto (não o autoritarismo), que assume a responsabilidade de 
proteger o mundo e introduzir o recém-chegado a responsabilidade 
de proteger o mundo e introduzir o recém-chegado à sua complexi-
dade. Essa responsabilidade manifesta, na coragem de dizer “Isto é 
o nosso mundo, transmitindo a cultura e o passado (Arendt, 2022). 



26

Arendt (2020), concebe que o objetivo da educação é a nata-
lidade — a capacidade humana de iniciar algo novo. A escola falha 
quando impede que o novo ser humano, o “recém-chegado”, possa 
iniciar algo verdadeiramente novo porque não lhe deu as ferramen-
tas (o pensar, o juízo) para se relacionar criticamente com o mundo 
que lhe foi entregue.

MICHEL FOUCAULT: 
PODER, NORMALIZAÇÃO E DISPOSITIVOS – A ESCOLA 

A obra de Michel Foucault possui significado notável para a 
compreensão dos mecanismos de poder que atravessam as insti-
tuições sociais, notadamente a escola. É importante destacar que o 
poder, para Foucault (1986), se estabelece como uma rede de rela-
ções que circula e se exerce em todos os níveis da sociedade, sendo 
classificado não apenas como repressivo, mas principalmente como 
produtivo. Essa força produtiva cria, produz e constitui sujeitos, sabe-
res e realidades. É precisamente essa qualidade intrínseca que torna 
o poder um mecanismo de dominação tão eficaz. 

Em Vigiar e Punir (2022), Foucault descreve a transição do 
poder soberano para o poder disciplinar, enfatizando como a norma 
substitui a lei como principal instrumento de controle social. A escola, 
nesse contexto, é compreendida como um dos dispositivos de nor-
malização que produzem subjetividades dóceis e úteis, por meio da 
vigilância, da avaliação e da padronização dos comportamentos. 

Foucault (1986) introduz o conceito de dispositivo como 
uma rede heterogênea de discursos, instituições, leis e práticas que 
operam na constituição dos sujeitos. A educação, enquanto prática 
social, é atravessada por esses dispositivos que, ao mesmo tempo em 
que transmitem saberes, produzem formas específicas de sujeição.  



27

A crítica foucaultiana, portanto, direciona-se não apenas ao conteúdo 
da educação, mas à sua forma, à sua estrutura e às suas condições 
socioculturais contextuais. 

A análise do processo educativo sob a ótica de Michel 
Foucault (2022) exige o enfoque na microfísica do poder (Foucault, 
1986) e nos dispositivos disciplinares que operam no contexto esco-
lar. Tais mecanismos visam a produção de indivíduos que se alinhem 
às redes sociopolíticas vigentes. Nessa perspectiva, o poder dis-
ciplinar e a normalização — materializados no conjunto de regras, 
hierarquias, rotinas e sistemas de avaliação escolares — buscam a 
fabricação de corpos dóceis e úteis. O objetivo é gerar sujeitos em 
conformidade com o socialmente estabelecido. 

O cerne da operação do poder na educação reside no pro-
cesso de internalização das práticas e discursos direcionados aos 
indivíduos. Uma vez absorvidas e interiorizadas, essas práticas 
culminam na construção de um repertório de ações individuais e 
coletivas que se harmonizam com o que é definido como o correto, 
o ideal ou o normal. O ponto crítico desse processo é o assujeita-
mento (Foucault, 2018). 

A naturalização e a invisibilidade do poder disciplinar impe-
dem que indivíduos e grupos tomem consciência de sua condição de 
sujeitos assujeitados. Consequentemente, a capacidade reflexivo-crí-
tica não é despertada, sendo anulada pela eficácia dos inumeráveis 
dispositivos de poder construídos para a moldagem de condutas e 
subjetividades (Foucault, 2022). O domínio da normalização consti-
tui, assim, o impedimento central para a compreensão e contestação 
das relações de poder que se exercem sobre o próprio sujeito. 

A escola é uma instituição disciplinar (Foucault, 2022), pois 
faz uso de técnicas disciplinares que operam no campo da microfí-
sica do poder (Foucault, 1986). Nesse sentido, as práticas escolares, 
enquanto mecanismos de disciplinamento, geram a docilização dos 



28

corpos e das mentes dos estudantes. Dessa forma, os alunos são 
atravessados pelo socialmente aceito, ou seja, pela normalização, 
sendo que a escola, em sua ritualística, interpela os indivíduos con-
cretos e os transforma em sujeitos assujeitados. 

À luz de Foucault (2022), a escola é um dispositivo de nor-
malização, na medida em que no contexto do campo educacional há 
um conjunto de práticas, saberes, discursos, instituições e regras que 
articulam as relações de poder e saber para atingir um dado obje-
tivo, e no contexto da educação, o objetivo se insere na produção de 
sujeitos com um certo perfil, ou seja, com uma certa identidade fixa, 
em conformidade com o consensualmente aceito. 

Verifica-se uma profunda conexão entre a concepção fou-
caultiana de poder disciplinar (Foucault, 2022) e a concepção 
arendtiana da capacidade de pensar (Arendt, 2020), especialmente 
no contexto do assujeitamento que emana do ambiente escolar. 
Embora as duas abordagens partam de quadros teóricos e metodo-
lógicos distintos, é possível estabelecer uma convergência em suas 
singularidades: o processo de normalização e docilização do sujeito 
obstaculiza a emergência da reflexão crítica e, consequentemente, 
da ação política autêntica.

Em termos explícitos, o ponto de interseção reside na anula-
ção da capacidade reflexivo-crítica. O indivíduo dócil e normalizado é 
justamente aquele que aceita a ordem estabelecida sem questioná-la.  
Ao internalizar a norma social como verdade absoluta (fruto da eficácia 
dos dispositivos disciplinares), ele substitui o diálogo interno e o juízo 
ético (o Pensar de Arendt) pela obediência cega e pela conformidade 
automática (o assujeitamento de Foucault). Portanto, a dominação, ao 
produzir sujeitos em conformidade com o padrão vigente, não apenas 
busca a utilidade econômica e política (Foucault, 1986), mas também 
sabota a fundação da moralidade e da ação política autêntica (Arendt, 
2020), a qual reside na capacidade singular de cada indivíduo de 
parar, refletir e julgar.



29

EDUCAÇÃO PÚBLICA BRASILEIRA 
À LUZ DE FOUCAULT 

No contexto da educação pública nacional, as análises de 
Foucault (2018; 2022) permitem identificar como as estruturas de 
poder atuam na constituição de sujeitos dominados e reprodutores 
de práticas discursivas hegemônicas. Deve-se considerar, nesse 
sentido, a categoria conceitual da normalização socioeconômica. 
Essa norma, estabelecida historicamente pela escola e mantida na 
atualidade, reflete o repertório da elite, privilegiando o conhecimento 
letrado. Consequentemente, o aluno da periferia ou da zona rural, 
cujas situações contextuais são diferenciadas, é frequentemente nor-
malizado e classificado como cognitivamente incapaz ou carente por 
não se adequar ao padrão burguês de saber e de comportamento. 

De forma abrangente, o campo educacional brasileiro, longe 
de atuar como espaço de diversidade e emancipação, opera como 
mecanismo de exclusão sutil (simbólica e discursiva) daqueles que 
se desviam da norma hegemônica. A sujeição ao poder disciplinar 
da escola — manifestado em horários, rotinas, vigilância e exames — 
forma indivíduos acostumados à docilidade e ao controle. 

Ao introjetar a norma, o sujeito se torna seu próprio vigilante 
e censor, gerando um sujeito dominado que reproduz a prática dis-
cursiva dominante (aquela que justifica e naturaliza a estrutura social 
e a hierarquia escolar) e o repertório de saberes aceitáveis, dificul-
tando a emergência de discursos críticos ou de resistência (Foucault, 
2018). A análise foucaultiana convida, assim, a questionar as práticas 
pedagógicas e os discursos que se apresentam como “neutros” ou 
“naturais”, revelando a matriz de poder que os sustenta. 

A análise do campo educacional sob a perspectiva foucaul-
tiana revela a escola como o principal dispositivo de normalização 
na sociedade contemporânea. O poder, compreendido como uma 



30

rede de relações produtivas e microfísicas (Foucault, 1986), utiliza 
as técnicas disciplinares para a docilização e a utilidade dos corpos, 
culminando no assujeitamento. É neste ponto que se estabelece 
uma convergência com Hannah Arendt: a dominação revela-se um 
poderoso obstáculo à capacidade de pensar. A microfísica do poder, 
ao impor a conformidade sistemática, obstaculiza o Pensamento 
(Arendt, 2020), entendido como a atividade interna de julgamento e 
distinção ética, a qual é fundamental.

A eficácia máxima da dominação reside, portanto, na produ-
ção de indivíduos que operam sob o imperativo da obediência irrefle-
tida. Ao substituir o juízo moral pela aplicação burocrática da regra, 
o sujeito normalizado é conduzido à ausência de pensamento, con-
ceito que Arendt (2020) associa à emergência da banalidade do mal 
(1999). Nesse sentido, o poder disciplinar anula a responsabilidade 
ética e a capacidade reflexivo-crítica, desmistificando a pretensa 
neutralidade da instituição escolar e expondo-a como uma tecno-
logia política que impede o florescimento da autonomia do sujeito.

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A articulação entre os referenciais teóricos de Michel Foucault 
e Hannah Arendt viabiliza uma análise crítica incisiva dos elementos 
estruturantes da educação brasileira, notadamente no que tange ao 
currículo, à avaliação e à cultura digital. Esses três eixos não apenas 
organizam o processo educativo, mas operam como dispositivos que 
podem atuar como mecanismos de sujeição e normalização, limi-
tando o exercício do pensamento reflexivo-crítico. 

Sob a perspectiva foucaultiana, o currículo escolar não é um 
artefato neutro ou meramente técnico, mas sim um dispositivo de 
poder que seleciona, organiza e hierarquiza saberes. Ao definir o que 



31

é digno de ser ensinado, o currículo estabelece normas de conduta 
e padrões de desempenho que moldam subjetividades. Essa lógica 
tende a privilegiar conteúdos e competências operacionais, em detri-
mento da formação crítica e ética. Arendt (2020), por sua vez, enfa-
tiza que a educação deve ser o espaço da introdução à pluralidade 
e à liberdade. Um currículo que se limita à reprodução de modelos 
e à adaptação instrumental ao mercado de trabalho compromete a 
capacidade do sujeito de pensar e julgar, contribuindo para a bana-
lidade do mal por meio da fabricação da mediocridade, entendida 
como a recusa ao exercício do pensamento autônomo. 

A avaliação escolar, quando estruturada exclusivamente por 
métricas de desempenho e padronização, atua como um poderoso 
instrumento de vigilância e controle. Foucault (2022) demonstra 
como os exames e testes funcionam como técnicas disciplinares que 
classificam, comparam e corrigem os indivíduos, reforçando a lógica 
da normalização. A avaliação, nesse sentido, transfigura-se de um 
processo formativo para um mecanismo de sujeição. Arendt (1999) 
alerta que essa lógica avaliativa pode eliminar o espaço do julga-
mento autônomo. Quando o estudante é treinado para responder de 
forma rápida e correta, sem o devido tempo para a reflexão, o ato 
de pensar é substituído pela repetição de respostas esperadas. A 
educação perde, assim, sua dimensão humanizadora e política. 

A cultura digital, marcada pela velocidade da informação 
e pela curadoria algorítmica, introduz novos e complexos desafios 
à prática pedagógica. Foucault auxilia a compreensão de como os 
algoritmos operam como dispositivos de poder invisíveis, moldando 
preferências, comportamentos e o próprio acesso ao conhecimento. 
A personalização algorítmica, apesar da aparência libertadora, pode 
reforçar bolhas cognitivas e limitar o pensamento divergente. Arendt, 
ao valorizar o diálogo interno e o julgamento ético, convoca a escola 
a ser um espaço de desaceleração, onde o estudante possa desen-
volver a capacidade de pensar criticamente sobre o que consome, 



32

compartilha e aceita. A resistência à superficialidade das redes é 
uma resistência ao assujeitamento. 

Enfim, a leitura conjugada dos teóricos aqui abordados 
Hannah Arendt e Michel Foucault, evidencia que a dominação na 
escola não se manifesta apenas pela proibição, mas pela produção 
de sujeitos conformados e com a capacidade de pensar obstaculi-
zada. Desafiar o poder disciplinar (Foucault, 2022) e resgatar o juízo 
autônomo (Arendt, 1999) exige do campo educacional um esforço 
contínuo de genealogia das suas próprias práticas, reafirmando o 
compromisso com uma educação que promova a pluralidade e a 
liberdade como fundamentos da ação política e ética. 

REFERÊNCIAS
ARENDT, Hannah. Eichmann em Jerusalém: um Relato sobre a Banalidade do Mal. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1999.

ARENDT, Hannah. A Vida do Espírito. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2020. 

ARENDT, H. A Condição Humana. Rio de Janeiro. Forense Universitária, 2020.

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. Tradução de Mauro W. Barbosa. 
Apresentação de José Sérgio Fonseca de Carvalho. Posfácio de Celso Lafer. São Paulo: 
Editora Perspectiva, 2022. (Coleção Debates).

BAUMAN, Zygmunt. Modernidade Líquida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2001.

BAUMAN, Zygmunt. O Mal-Estar da Pós-Modernidade. Rio de janeiro: Jorge Zahar 
Editores, 1998.

DEBORD, Guy. A Sociedade do Espetáculo. Rio de Janeiro: Contraponto, 1997.

DURKHEIM, Émile. Educação e Sociologia. Tradução de Stephania Matousek. 5. ed. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2014.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisão. 42. ed. Petrópolis: Vozes, 2022. 



33

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. 33. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1986. 

FOUCAULT, M. Do Governo dos Vivos. São Paulo: Editora Paz e Terra, 2018

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz Tadeu 
da Silva e Guacira Lopes Louro. Rio de Janeiro: Lamparina, 2014.

HONNETH, A. Luta por Reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais. 
Tradução de Luiz Repa. São Paulo: Editora 34, 2003.



34

Maria Clara Ramos Nery
Professora adjunta da Universidade Estadual do Rio Grande do Sul/UERGS, 
Unidade de Cruz Alta/RS, mestre em Sociologia pela UFRGS, Doutora em 
Ciências Sociais pela UNISINOS; especialista em Educação-educação 
transformadora, teorias e práticas; especialista em Estudos Culturais; 
especialista em Psicanálise e Análise do Contemporâneo; especialista na área 
da Moderna Educação. 
E-mail ramosnerymariaclara@gmail.com

mailto:ramosnerymariaclara@gmail.com

	_heading=h.e80v55be266q
	_heading=h.x6koywdyqxhm
	_heading=h.jjaig032zezj
	_heading=h.jv8gku12q1l9
	_heading=h.krkp90l97s0n

