
AbordaGens
teóricas
e práticas
em pesquisa
coordenadores

Patricia Bieging

Raul Inácio Busarello

ISBN 978-85-7221-530-5

2025

DOI: 10.31560/pimentacultural/978-85-7221-530-5.4

Kauã José da Silva Araújo
Rita de Cássia Souza Tabosa Freitas

DE CANÃA À AUSCHWITZ: 
OS FUNDAMENTOS POLÍTICO-RELIGIOSOS  

DA IDENTIDADE JUDAICA QUE INVOCAM  
A ARABOFOBIA COMO ENGRENAGEM DO  

NECROBIOPODER NO HOLOCAUSTO PALESTINO



82

RESUMO:

O artigo examina o conflito Israel-Palestina a partir de uma perspectiva 
histórico-discursiva explorando seus fundamentos políticos e religiosos 
para além da análise estritamente geopolítica. Argumenta-se que a 
tensão entre esses povos é resultado de longos processos de construção 
simbólica, religiosa e política que moldaram a percepção do povo árabe 
como alteridade a ser controlada. A apropriação das narrativas bíblicas 
patriarcais serviu de base para a ideia exclusividade moral e para a 
formulação do sionismo moderno, que combinou fundamentalismo 
religioso com projetos de colonização. Portanto, a pesquisa adota o 
método dialético, com abordagem qualitativa, desenvolvida por meio 
de procedimentos bibliográficos e documentais. Fundamenta-se em 
perspectivas decoloniais e pós-estruturalistas, orientando-se pela 
análise crítica de textos religiosos, discursos sionistas e representações 
orientalistas que historicamente sustentaram uma lógica arabofóbica 
na produção hegemônica de conhecimento. A partir de métodos como 
a análise de conteúdo e o enfoque dialético, o estudo mobiliza autores 
árabes, palestinos e judeus críticos do sionismo para compreender como 
essas camadas históricas estruturam práticas de segregação, expulsão e 
violência que caracterizam o Necrobiopoder exercido por Israel. Ao final, 
conclui-se que a violência contra os palestinos não pode ser dissociada da 
matriz multissecular do fundamentalismo judaico, que transforma corpos 
árabes em ameaças e confere legitimidade moral à sua eliminação. Ao 
sacralizar o território e naturalizar a desumanização do outro, essa lógica 
sustenta a continuidade de políticas de extermínio e silencia o sofrimento 
palestino sob o discurso de segurança e autodefesa, transformando a 
“Terra Santa” em campos de concentração.

Palavras-chave: Fundamentalismo Religioso, Arabofobia, Necrobiopoder,  
Israel-Palestina.



83

INTRODUÇÃO 

Enquanto a mídia frequentemente explora os limites da linha 
tênue entre a crítica ao sionismo e o sentimento antissemita, com o 
objetivo de ocupar o espaço comum argumentativo entre o senso 
comum e a opinião internacional, Israel incorpora a ideia foucaul-
tiana de soberania política in extremis, exercendo poder através do 
controle direto das vidas que eles subjugam “legítimas”. Por isso, o 
paradigma do conflito entre Israel e Palestina tornou-se um material 
de estudo pertinente para a compreensão, inclusive, de outros confli-
tos nacionais e internacionais que envolvem processos de segrega-
ção e de extermínio (Dunker, 2021). Isso pois, as ações desenvolvidas 
nessa “guerra” e todo seu modus operandi são uma manifestação 
clara da violência e do Necrobiopoder exercido sobre os corpos.

O conflito entre Israel e Palestina tem sido um dos temas 
mais recorrentes e complexos da geopolítica mundial, contudo, para 
além das imagens de destruição e sofrimento que ocupam os noti-
ciários, entender essa questão exige uma análise profunda da histó-
ria e das dinâmicas internacionais. Portanto, para compreender de 
modo holístico o cenário atual é preciso assimilar todo o arcabouço 
histórico de reconfiguração da Ásia Ocidental, além de outros fato-
res determinantes como o período pós-União Soviética e a relação 
ancestral político-religiosa entre Israel e os países árabes vizinhos.

Indicamos isso, pois, as tensões entre judeus e palestinos 
têm raízes muito anteriores à Nakba de 1948, ou mesmo, antes da 
fundação de Israel enquanto um Estado. Desde a Idade do Bronze, 
a região palestiniana foi uma zona de invasões e disputas territo-
riais em razão de sua região privilegiada junto ao Mediterrâneo. A 
Palestina existe há mais de 4 mil anos como uma região multiétnica 
no Mediterrâneo Oriental entre o atual Líbano e Egito, sendo um 
local que já foi ocupado por treze nações diferentes desde sua ori-
gem (Mazzinghi, 2017). Dentre as diversas designações, “Canaã” era 



84

um dos termos mais recorrentes para se referir a região da Palestina, 
ou conforme os textos bíblicos: a “Terra Santa”. 

Apesar de sua pequena extensão territorial e da ausência de 
grandes recursos naturais – exceto pelas reservas de gás e petróleo 
(Miato, 2025) –, as terras árabes ocupam uma posição geoestra-
tégica crucial aos discursos políticos, ideológicos e religiosos que 
movimentam esse conflito. Isso porque, essa região frequentemente 
disputada é um território considerado sagrado por três religiões 
diferentes: o islamismo, judaísmo e cristianismo. Por isso, se debru-
çar nas escrituras sagradas, como o Velho Testamento bíblico e o 
Alcorão, torna-se um método importante para atingir a cognição dos 
fundamentos históricos e culturais desse conflito desde a gênese: 
Afinal, a quem pertence a “Terra Prometida”? 

METODOLOGIA 

Este artigo é guiado pelo objetivo geral de analisar como os 
fundamentos histórico-religiosos da identidade judaica, articulados ao 
projeto sionista estruturam mecanismos de arabofobia que alimen-
tam o Necrobiopoder desenvolvido no conflito Israel-Palestina. Esse 
objetivo foi subdividido em três desenvolvimentos: 1) Investigar como 
as narrativas bíblicas contribuíram para a alteridade epistêmica dos 
povos árabes e legitimaram o direito exclusivo do povo judeu ao terri-
tório palestino; 2) Examinar como a formação ideológica do sionismo, 
através de uma herança de fundamentalismo religioso, inaugura e per-
petua práticas sistemáticas de expulsão, segregação e violência contra 
os palestinos; e por fim 3) Analisar de que modo a arabofobia e a isla-
mofobia instituída pela perspectiva orientalista, opera como dispositivo 
central do Necrobiopoder israelense na gestão dos corpos palestinos.

Além disso, a pesquisa utiliza uma abordagem qualitativa, 
fundamentada em perspectivas decoloniais e pós-estruturalistas, 



85

para analisar como fundamentos histórico-religiosos e práticas sio-
nistas estruturam a arabofobia e o Necrobiopoder no contexto do 
conflito Israel-Palestina. Adota-se também a análise de conteúdo 
(Bardin, 2016) como método principal, permitindo examinar critica-
mente narrativas bíblicas, discursos sionistas e construções orien-
talistas que sustentam a alteridade epistêmica dos povos árabes e 
legitimam formas de dominação territorial.

O estudo emprega ainda o método dialético, nos termos 
propostos por Marconi e Lakatos (2017), articulando diferentes 
camadas históricas, políticas e culturais, e apoiando-se em pesquisa 
bibliográfica e documental (Gil, 2010). O referencial teórico baseia-se  
majoritariamente em autores árabes, palestinos e judeus, como 
Edward Said, Ilan Pappé, Ualid Rabah e Norman Finkelstein. Também 
com contribuições de autores decoloniais ativistas pró-Palestina, a 
exemplo de Berenice Bento e Alain Gresh, além de outras fontes de 
informação que nos permitisse compreender o processo de limpeza 
étnica gerida por Israel sendo narrado por vozes palestinas.  

1. TERRA PROMETIDA: 
O PROBLEMA DO ISRAEL BÍBLICO 

Alain Gresh é categórico ao afirmar que “Na Palestina não 
existe, na minha opinião, qualquer direito ‘natural’ ou ‘religioso’. Recuar 
a três mil, ou mesmo a mil anos, para definir que pedaço de terra 
pertence a quem é um exercício absurdo, ilegítimo, mas também 
sangrento” (Gresh, 2002, p. 8). É a partir disso que uma verdade é 
revelada: o sionismo possui uma relação simbiótica ao discurso reli-
gioso judaico que é de extrema importância ser observado. Em suas 
expressões político-fundamentalistas essencialmente dicotômicas, o 
sionismo materializa a luta cósmica entre Deus e o Diabo, o sagrado 
e o profano, a luz e as trevas, os escolhidos e os pecadores, o bem 



86

e o mal, propostos pela “racionalidade” da dogmática cristã-judaica 
europeia.  Enfim, toda essa herança reflete muito nos dogmas e na 
essência que persiste à natureza da “identidade judaica” de Israel e 
sua cultura ortodoxa. 

É certo que, ao se aprofundar num contexto histórico multis-
secular, principalmente quando baseado em dados teológicos, não 
devemos cometer generalizações ou anacronismos. Por isso, tam-
bém cabe salientar que a proposta deste artigo não é afirmar que os 
judeus em si são xenofóbicos, racista, sectaristas ou que todo isra-
elense apoia a violência de Israel imposta sobre os palestinos com 
base em sua doutrina religiosa. O judaísmo não se confunde com o 
sionismo e suas práticas. Existe um recorte evidente entre sionistas 
extremistas apoiadores do Estado de Israel e o grupo étnico religioso 
– que na verdade, como no caso dos ultraortodoxos, reprova a fun-
dação do Estado de Israel (Williamson, 2025).

Contudo, O Estado de Israel e seu processo de criação está 
intrinsecamente vinculado à história judaica e a sua formação iden-
titária e, por isso, carrega uma profunda bagagem político-religiosa 
bastante problemática em relação aos povos árabes. O “antigo 
Israel” ou “Israel bíblico” é bastante discutido, e motivo de divergên-
cias entre os historiadores, arqueólogos e sociólogos que estudam o 
tema. Philip R. Davies (2015) é um dos que afirmam que o Israel nar-
rado pela bíblia é um problema e não um dado histórico, pois, seria 
extremamente difícil extrair uma representação precisa de Israel 
através da literatura bíblica que não seja enviesada pelo seu valor 
teológico. Além de tudo, estudá-lo como única fonte reforçaria o erro 
de uma história sobre o “Oriente Médio1” contado exclusivamente do 
ponto de vista judaico-cristão.

1	 O uso do termo entre as aspas é usado para indicar uma designação construído a partir de uma 
perspectiva eurocêntrica, típica da produção histórica e sociológica ocidental. Ao chamar a região 
da Palestina de “Oriente Médio”, reforça-se uma visão colonial, que enxerga a Ásia Ocidental como 
uma extensão periférica do Ocidente e narra as histórias dos povos árabes a partir de um olhar 
externo e orientalista.



87

Diante disso, algumas vertentes acadêmicas apontam para a 
problemática de um “Israel” recorrentemente usada em sentido polí-
tico, mas ainda mais problemático quando utilizado no sentido histó-
rico de uma entidade étnica, já que na literatura bíblica não há uma 
identificação clara – na verdade, positiva – da população palestina 
dissociada da perspectiva judaica. Diante disso, transferir as caracte-
rísticas do Israel bíblico para a história da palestina seria totalmente 
desleal, ou melhor, seria uma desvinculação sobreposta de suas iden-
tidades que já é um alvo constante de silenciamento ou distorção.

Apesar dos textos bíblicos não apresentarem tanta credibili-
dade científica quando o assunto é datar eventos históricos, Lester 
Grabbe (1997) cita a possibilidade de utilizá-los de forma crítica e 
cuidadosa como um material válido para tentativa de compreender 
alguns aspectos da história e origem do povo judeu e, por exten-
são, também do povo árabe. Principalmente pela forma como foram 
representados nessas escrituras seculares e como são percebidos 
atualmente. Isso porque, a história desses dois povos está profun-
damente vinculada às narrativas patriarcais da Bíblia Hebraica (ְך”\ַנַּת 
em hebraico, Tanakh), especialmente nos livros do Gênesis, Êxodo, 
Números, Deuteronômio e Josué, bem como no Torá (ּהָרוֹת) – conhe-
cido também como Pentateuco ou a Lei de Moisés – que constitui o 
núcleo teológico do judaísmo. 

Paralelamente, o Alcorão (نآرقلا em árabe, al-Qurʾān), livro 
sagrado do Islã, da mesma forma que possui similaridades com as 
escrituras judaico-cristã também apresenta divergências. O Alcorão 
oferece as bases para a compreensão das raízes dos povos árabes, por 
suas próprias vozes, especialmente na figura de Ismael, também des-
cendente de Abraão segundo a crença muçulmana. Conforme essas 
escrituras, o patriarca Abraão é apontado como o ancestral comum 
dos povos semitas, especialmente judeus e árabes (Silva, 2001). A nar-
rativa bíblica situa Abraão originalmente na cidade de Ur dos Caldeus, 
uma região da Mesopotâmia (atual sul do Iraque), de onde ele parte 
em resposta a uma promessa divina: Deus teria garantido a ele e à 



88

sua descendência a posse da Terra de Canaã, região que hoje corres-
ponde ao território de Israel, Palestina e partes da Jordânia e Líbano.

As escrituras sagradas contam que Abraão teve dois filhos 
principais. O primeiro deles, Ismael, foi concebido por Ágar, que era a 
serva de Abraão. Por isso, embora fosse o primogênito, Ismael trata-
va-se de um filho “bastardo”, e mesmo lhe sendo concedido a bênção 
divina (BÍBLIA, Gênesis 17:20), ele não é escolhido como herdeiro 
da aliança estabelecida por Deus com Abraão, conforme a crença 
judaico-cristã. Contudo, Ismael é uma figura central na tradição islâ-
mica como ancestral patriarca dos árabes e, além disso, símbolo do 
sacrifício prestado por Abraão, em obediência à Deus (ALCORÃO, 
Surata Aṣ-Ṣāffāt, 102). 

O segundo filho foi chamado de Isaque, dessa vez com sua 
esposa Sara, a partir de quem, segundo a tradição judaica, descen-
deriam Jacó (ou Israel) e, subsequentemente, os doze filhos de Jacó, 
que dariam origem às Doze Tribos de Israel2, posteriormente desig-
nados de “filhos de Israel” ou Israelitas (Bright, 2004). Essas tribos 
compuseram a unidade étnico-tribal primitiva que, em seguida, seria 
politicamente organizada nos reinos históricos de Israel (Norte) e 
Judá (Sul). Por isso, a aliança conferida à Isaque é representada não 
apenas como um pacto espiritual, mas como uma construção narra-
tiva que naturaliza uma hegemonia hebraica, reforçando a exclusivi-
dade étnico-religiosa da herança e deslegitimando, desde a origem, 
a linhagem árabe-islâmica associada a Ismael.

É baseado nisso que Omais e Santos (2024) discorrem sobre 
a relação da islamofobia e da arabofobia com as representações 
bíblicas, que ocultavam ou representavam negativamente qual-
quer narrativa acerca da ascendência árabe, a exemplo de Ágar ou 
Ismael, sempre retratados em contextos de expulsão, rejeição, des-
virtuosidade, disputas e preconceito racial. Além disso, os relatos 

2	 Rúben, Simeão, Levi, Judá, Dã, Naftali, Gade, Aser, Issacar, Zebulom, José e Benjamim.



89

judaico-cristãos acabavam sempre direcionando o protagonismo 
à Sara e Isaque por carregarem as “raízes ancestrais hebraicas”. A 
deslegitimação por trás da não aliança de Deus com Ismael é uma 
narrativa claramente baseada na superioridade étnica e no precon-
ceito social que recaía sobre ele e a sua mãe.

Diante desse contexto, Har-El (2014) aponta para um apaga-
mento significativo da figura de Ismael na tradição bíblica. Segundo 
o autor, esse vazio resulta da exclusão canonicamente deliberada 
dos textos bíblicos que continham detalhes sobre Ismael, o que 
contribuiu para sua marginalização simbólica e para interpretações 
distorcidas. Além disso, observa-se uma disparidade clara entre a 
construção narrativa de Isaque e Ismael, em que este último é fre-
quentemente retratado como violento e indomável, reforçando uma 
leitura ideologicamente marcada, em que o filho associado à nação 
árabe aparece como ilegítimo e hostil, em contraste com o filho do 
“povo escolhido”, representado como digno de proteção. 

Assim, os descendentes de Abraão foram chamados de 
hebreus, com a descendência de Ismael denominada de ismaelitas 
e a de Isaque, israelitas. Cunha (1998) conta que essa designação 
étnico-cultural aparece já nos primeiros livros da Bíblia nos relatos 
em que Abraão lidera o seu povo rumo a Canaã. Chegando lá, os 
hebreus se agregaram aos povos locais que já ocupavam o local e 
passaram a fazer parte da cultura que já existia, como uma espécie 
de “canãanização” dos hebreus. 

De acordo com Bright (2004), as escrituras bíblicas apresen-
tam os povos que habitavam o Sul — onde hoje se localiza a Palestina 
— como antagonistas dos israelitas por possuírem tradições religio-
sas distintas, construindo a ideia de um “Israel antigo” protagonista 
e portador de uma verdade supostamente superior. Essa narrativa, 
que apresenta os hebreus como povo escolhido por Iahweh e justi-
fica sua condução afastada dos filisteus (BÍBLIA, Êxodo 13:17), fun-
damentou a ocupação de Canaã e ainda hoje serve de base para 



90

discursos que reivindicam o território palestino e alimentam formas 
de ultranacionalismo israelense. 

Enquanto o Reino do Sul consolidou o monoteísmo centrado 
em Iahweh (Javé), o Reino do Norte manteve práticas politeístas 
com divindades como Baal e Moloque, sendo retratado como pagão 
e moralmente inferior; essa estigmatização atravessou séculos, 
influenciando a forma como filisteus e, posteriormente, povos árabes 
foram representados, contribuindo a estruturar elementos ideológi-
cos presentes no sionismo moderno.

Além disso, a identidade de Israel está profundamente enrai-
zada a figuras mítico-religiosas como de Moisés, Davi e Salomão, 
que representam liderança, conquista e reafirmam a aliança de Deus 
com o povo da “Nova Aliança”. A aliança davídica, em especial, é cen-
tral para a cultura de triunfo israelense, pois fundamenta a ideia de 
um povo escolhido com direito a uma terra prometida e a uma sobe-
rania sagrada (Ribas, 2023). Esses personagens não apenas estrutu-
ram a narrativa histórica-religiosa de Israel, como também legitimam 
projetos políticos contemporâneos ancorados no sionismo.

Moisés foi um dos primeiros símbolos da esperança e do 
triunfalismo religioso e étnico da nação judaica, pois, segundo o 
Velho Testamento, teria sido escolhido por Deus para libertar os 
hebreus da opressão egípcia (Mazzinghi, 2017). Esse evento, conhe-
cido como o Êxodo, marca a saída dos hebreus do Egito em busca da 
“Terra Prometida” de Canaã, que já era habitada por diversos povos 
cananeus e filisteus. A conquista da terra, descrita especialmente no 
livro de Josué, é narrada como uma campanha militar sustentada 
pela vontade divina, que resultou em sucessivos ataques aos filisteus 
e a imposição do reinado de Davi sobre os povos arameus, edomitas 
e moabitas, culminando na vitória definitiva dos hebreus.

Esse evento possui uma simbologia fundamental na tradição 
histórica e religiosa do judaísmo, pois é nesse período que ocorre a 



91

criação da capital do Reino de Judá, e a antiga cidade de Jebus, que 
antes era comandada pelos cananeus, passa a se chamar Jerusalém. 
Através do sucessor de Davi, Salomão, Jerusalém torna-se uma 
“metrópole do judaísmo” e ocorre a construção do grande Templo de 
Salomão, estrutura que se tornou símbolo máximo da adoração ao 
Deus de Israel e da identidade nacional israelita, mas que, entretanto, 
se apropriou da “arquitetura pagã” pela exploração da mão de obra 
dos fenícios, adoradores de Baal.

Outro evento importante para a consolidação do sentimento 
sionista foi o Exílio Babilônico, que na narrativa bíblica corresponde 
um período de “diáspora” dos hebreus (Mazzinghi, 2017). Esse perí-
odo é carregado de valores políticos não só na tradição judaica e 
bíblica, mas configurou também um século de enormes mudanças 
para todo o mundo antigo e a configuração da Ásia Ocidental.

Por isso, Grabbe (1999) adverte que esse termo não é neutro 
e trata-se de uma construção moldada por interesses teológicos e 
políticos que podem levar à confusão entre o discurso religioso e a 
reconstrução histórica. Isso porque, na Bíblia, o Exílio é narrado como 
castigo divino pelos pecados do povo hebreu que havia se desven-
cilhado do seu propósito, seguido pela promessa de restauração. 
Esse exílio então torna-se uma construção narrativa utilizada para 
acentuar a exclusividade da identidade judaica em oposição aos que 
permaneceram naquela terra.

É aqui que percebemos que a utilização das narrativas de 
perseguição para legitimar seus atos de violência e racismo não é 
algo atual para a história de Israel. O Exílio Babilônico é um marco 
para o fundamentalismo religioso que se insere nesse conflito pois 
foi mais um dos eventos que fixaram o sentimento triunfalista – pos-
teriormente denominado como sionismo – na comunidade judaica. É 
durante a fase do Exílio babilônico que se origina o termo “judeu” (do 
hebraico yehudí, יִדוּהְי) e consequentemente “judaísmo” como uma 



92

identidade religiosa e étnica – em posição de superioridade – vin-
culada à tribo de Judá e ao antigo Reino do Norte, Judá (Mazzinghi, 
2017). Por isso, o exílio não foi apenas um deslocamento físico, mas 
representou também uma transformação fundamental para a com-
posição da religião ética monoteísta de Israel. 

Longe da terra, sem templo e sem monarquia, os judeus 
passaram a desenvolver formas alternativas de culto, além de ree-
laborar sua teologia, repensando temas como a aliança com Deus, 
o castigo coletivo e a esperança messiânica, fatores cujo impacto 
seria sentido por séculos e que moldaria profundamente a literatura, 
a religião e a autoconsciência de Israel. É nesse contexto que alguns 
estudiosos como Philip Davies (2015) situam o início da formação 
das tradições literárias sagradas que comporiam mais tarde o Antigo 
Testamento (Bíblia Hebraica).

Todo esse contexto religioso e a narrativa de libertação teve 
um impacto gigantesco na conjuntura desses povos, pois, antes do 
Exílio, John Bright (2004) cita que a religião no Israel antigo era des-
crita como henoteísta – o autor é ainda mais incisivo utilizando a 
expressão “vazia de conteúdo” –, com adoração dedicada exclusiva-
mente a uma deidade nacional tribal. Acredita-se que grande parte 
da ética monoteísta tenha surgido somente no período exílico, fruto 
do trabalho dos profetas. O autor revela que as fontes de tensões 
presentes entre os judeus e o resto do mundo já estavam situadas 
desde aí, por motivos que habitavam exatamente na estrutura e 
essência da religião de Israel. 

Isso porque o fundamento de toda crença judaica – principal-
mente após o período exílico – firmava que Israel havia sido escolhido 
por Javé e, por isso, constituíam um povo especial, único, concebido 
por Deus para o estabelecimento triunfal de seu domínio na terra. 
Como observa Bright (2004, p. 435), “O fato de ser esse triunfo con-
cebido como envolvendo a submissão de outras nações significava 
que a questão da relação de Israel com o mundo na economia divina 



93

teria sido levantada mesmo que a religião monoteísta não a tivesse 
tornado inevitável”. Portanto, essa tensão levantada pelo universa-
lismo e particularismo presente no ideário de Israel nunca desapa-
receu, e só foi ainda mais impregnado à sua identidade como parte 
da motivação judaica. 

Essas são as raízes do racismo étnico-estrutural sofrido pelos 
árabes. Havia um forte sentimento de que o povo judeu devia man-
ter-se unido e para isso era necessário afastar-se dos “inimigos”, o 
que nutriu uma completa aversão e desprezo aos estrangeiros de 
outras nações. Afinal, as próprias escrituras bíblicas narram que “Para 
concretizar o chamado de Deus, Israel não podia se misturar com 
outras nações” (BÍBLIA, Jubileus 22:16). Desse modo, os cananeus 
e filisteus – assim como outros povos palestinianos – faziam parte 
daquilo que era ruim. Eles eram “maus”, “ímpios”, “zombadores”, “sem-
-lei”, fruto de grande indignação e impureza. Malditos com os quais 
não se devia ter nenhuma relação. 

Além dessa subalternização do Outro, um enorme senti-
mento de orgulho pairava sobre a comunidade judaica pela sua posi-
ção peculiar de um povo único, santo e escolhido por Deus. Assim, 
após o período exílico, um dos elementos mais marcantes para a 
esperança de Israel era o “Dia de Iahweh”, que simbolizava o dia do 
juízo purificador de Deus sobre as nações e a restauração e salvação 
do seu povo. Naquele dia o Senhor castigará com a sua dura espada, 
grande e forte, o Leviatã” (BÍBLIA, Isaías 27:1). Esse juízo divino seria 
como um Apocalipse, trazendo o poder destrutivo e vingativo de Javé 
sobre os seus inimigos: 

Quando eu vos tomar dentre as nações e vos reunir de 
todas as terras, reconduzindo-vos à vossa terra. Borrifarei 
água sobre vós e ficareis purificados; sim, purificar-vos-ei 
de todas as vossas imundícies e de todos os vossos ído-
los imundos. Dar-vos-ei um coração novo, porei no vosso 
íntimo um espírito novo [...] sereis o meu povo e eu serei o 
vosso Deus (BÍBLIA, Ezequiel 36:24-28). 



94

Esse dia seria “a noção de um ataque final das nações con-
tra Jerusalém, no qual Deus intervém com cataclismos e prodígios, 
derrotando o inimigo com uma carnificina pavorosa e estabelecendo 
o seu povo numa paz eterna” (Bright, 2004, p. 447). Por isso, havia 
uma emergência no apocalíptico. Era necessário guerra para alcan-
çar a paz, era preciso destruir para restaurar, era indispensável exilar 
o “outro” para uni-los a si, era urgente matar para poder viver, afinal, 
a queda de algumas nações significava o triunfo de Israel. Aqui já se 
anunciava o processo de limpeza étnica vivenciado posteriormente 
na Palestina, que transformaria a “Terra Santa” em campos de con-
centração: a Nakba.  

2. NAKBA: 
AS RAÍZES DO SIONISMO E O INÍCIO 
DO HOLOCAUSTO PALESTINO 

Com a expansão do cristianismo na Europa e a conversão 
do mundo mediterrâneo pelo século XIX, surge uma onda de per-
seguições à população judia e muitos fugiram para as Américas, 
tornando-se um povo totalmente disperso. Acontece que os judeus 
passaram a ser culpabilizados, coletivamente, pela morte de Cristo 
e, por isso, a sua dispersão foi vista como uma punição divina por 
esse suposto crime (Cunha, 1998). Essa crença se tornou a base do 
antijudaísmo no contexto cristão e, consequentemente, dentre vários 
contextos, a potencialização do antissemitismo na Europa.

Pappé (2022) argumenta que foi diante desse cenário que 
surgiu o sentimento de que o povo judeu era uma “nação sem-terra” 
e que jamais seria possível a sua assimilação numa nação já consti-
tuída, questão que foi tratada como “o Problema Judeu”. Foi através 
desse sentimento que também surgiu a necessidade de empreender 



95

um ideário (ultra)nacionalista, capaz de resgatar e reposicionar a 
identidade e o pertencimento da população judaica enquanto Estado-
Nação. Em outras palavras, a criação de um “lar nacional judaico” 
capaz de acolhê-los, uni-los e protegê-los das ameaças externas. 
Assim surge o movimento sionista3 com Theodor Herzl em 1892.

O sionismo político moderno com Herzl foi a redefinição 
do judaísmo como um movimento nacional, possuindo raízes no 
Iluminismo judaico (Haskalá). Através de seus “precursores”, o sio-
nismo já demonstrava ser um movimento nada homogêneo ao con-
ciliar racionalismo e secularização com discursos de uma identidade 
cultural baseada no fundamentalismo judaico. Isso demonstra como 
o sionismo, substancialmente, sempre manifestou uma tradição sinc-
rética, fundida no nacionalismo europeu e o historicismo messiânico, 
para justificar a ideia de uma pátria eterna e indivisível que exalta a 
ação violenta, colonizadora e preventiva, como autodefesa legítima.

Além disso, como o pensamento sionista estava centralizado 
na ideia de realocação, os sionistas preservavam uma cultura expan-
sionista e, por isso, estavam aliados ao propósito imprescindível de 
“colonizar a Palestina para devolver aos judeus a pátria ancestral da 
qual haviam sido expulsos pelos romanos no ano 70” (Pappé, 2022, 
p. 48). Assim, a antiga promessa divina é ressignificada como legiti-
mação de políticas de expansão, ocupação e violência, apresentadas 
como parte de uma missão sagrada de reivindicação ancestral que 
culminaria na consumação do destino histórico de Israel. É a partir 
disso que se inicia o conflito moderno de disputa – não só – territorial 
entre Israel e Palestina.

O primeiro conflito árabe-israelense armado ocorreu em 
1948, e marcou a retirada forçada de mais da metade da população 
árabe do território (Gresh, 2002). Essa expulsão foi empreendida 

3	 O termo sionismo deriva da palavra “Sião”, que significa “Elevado” e está relacionada ao Monte Sião 
em Jerusalém (II Samuel 5:7).  Além disso, está diretamente ligado a ideia de “retorno a Sião”.



96

inicialmente pelas milícias sionistas e, posteriormente, pelo exército 
israelense, consolidando o triunfo político e militar do movimento 
sionista agora no recém fundado Estado de Israel. A vitória dos sio-
nistas demonstrou a força bélica e militar de Israel, que contava tam-
bém com o apoio de entes importantes da comunidade internacional 
como os EUA. Isso atraiu ainda mais a imigração de novos judeus 
ao Estado que se sedimentava numa pilha de cadáveres palestinos. 

Desde a Nakba, um número crescente de assentamentos 
israelenses – inclusive, declarados ilegais numa resolução da ONU 
(Nichols, 2024) – começaram a ser construídos, e sucessivos ata-
ques repressivos continuaram protagonizando o território palestino. 
Apesar das respostas violentas, por vezes, apoiados pelo Egito, a 
Síria, o Iraque e a União Soviética (URSS), os palestinos dificilmente 
obtinham êxito nos embates diretos. Ademais, seu posicionamento 
junto ao movimento soviético é um dos fatores bem esclarecedores 
para a conjuntura sociopolítica internacional. Pois, foi a partir disso 
que a comunidade árabe foi colocada em contraste de potências 
globais como os EUA, França, Alemanha e o Reino Unido, que se 
preocupavam em neutralizar as influências da URSS, e até hoje pre-
servam relações militares e diplomáticas a favor de Israel.

Diante disso, Berenice (2017) cita que foram elaborados ao 
todo três planos para colocar em prática o genocídio étnico dos 
palestinos. O Plano A, com o projeto britânico de divisão das terras 
árabes pelo “Relatório Peel” em 1937; O Plano B, com a operação 
organizada de imigração clandestina dos judeus europeus para a 
Palestina, conduzida por grupos sionistas e organizações judaicas 
através do apoio de autoridades britânicas em 1946; e o Plano C, 
com o fim do Mandato Britânico e o surgimento do “Problema dos 
refugiados palestinos”.

Contudo ela cita um quarto plano: O Plano Dalet (a letra 
“D” em hebraico). Este foi o mais detalhado e sistematicamente 
elaborado entre todos. Após sua formulação, ele foi repassado aos  



97

líderes das 12 brigadas recém-integradas à Haganá, acompanhado 
de uma relação precisa das aldeias dentro de suas respectivas zonas 
de atuação, incluindo o destino previsto para cada uma: ocupação, 
demolição ou expulsão. O Plano Dalet consistia em ordens diretas de 
execução, que envolveu: 

bebês com crânios rachados, mulheres estupradas ou 
queimadas vivas nas suas casas e homens esfaqueados 
até a morte. [...] pilhagem e roubo dos bens materiais, 
estupros, assassinatos, demolições, agressões, incêndios, 
campos de trabalho forçado, envenenamento de fontes 
de água (Bento, 2017, p. 5). 

Por meio de sucessivos ataques, massacres e repressões, 
esse foi o trágico destino dos palestinos ao longo dos anos. Diversos 
eventos marcaram a teocracia israelense de extermínio como a Guerra 
de Suez, em outubro de 1956. Essa foi a primeira grande intervenção 
militar de Israel que, em aliança secreta com França e Reino Unido, 
invadiu o Sinai alegando autodefesa contra os ataques de fedayeens4 
palestinos vindos do Egito. O episódio reforçou a militarização Israel 
e acentuou o deslocamento forçado da população palestina.

Finkelstein (2001) cita que, um outro episódio, em junho de 
1967, teve consequências ainda mais profundas. Israel lançou ata-
ques preventivos contra Egito, Jordânia e Síria, ocupando territórios 
como a Cisjordânia, Jerusalém Oriental e a Faixa de Gaza. Referido 
como a Guerra dos Seis Dias, o ocorrido marcou o início da ocu-
pação prolongada dos territórios árabes, com a imposição de um 
regime militar sobre milhões de civis palestinos e a expansão dos 
assentamentos judaicos ilegais.

Esse cenário contribuiu para a consolidação de Israel como 
potência ocupante e, em resposta a isso, a insurgência de alguns 

4	 Termo árabe que significa “aqueles que se sacrificam” ou “combatentes da liberdade”. Ele se refere 
a militantes ou guerrilheiros, geralmente de orientação nacionalista, que se dedicam a uma causa, 
muitas vezes envolvendo luta armada.



98

movimentos e grupos de resistência organizada pelos palestinos. 
Uma delas, fundada em 1964, foi a Organização para a Libertação 
da Palestina (OLP) que, contudo, é alvo de críticas recorrentes por 
não representar tão bem os interesses palestinos à medida em que 
adota uma postura mais diplomática e conciliadora frente a Israel 
(Pappé, 2022). Após a guerra de outubro de 1973, novos movimentos 
de resistência ganharam destaque, e, consonantemente, intensifica-
ram-se os discursos israelenses de que os palestinos configuravam 
uma ameaça existencial ao povo judeu. 

3. ENGRENAGENS DO NECROBIOPODER: 
O “SER ÁRABE” COMO INIMIGO SOCIAL ABJETO 

Uma forma de compreender esse processo de dominação 
e colonização – que é, inclusive, intelectual –, é observar como as 
ideias religiosas e políticas que legitimavam a presença judaica na 
Palestina articulavam-se à produção cultural eurocêntrica respon-
sável por difundir imagens distorcidas e desumanizadoras da Ásia 
Ocidental. Ao converter mitos bíblicos em justificativas para proje-
tos coloniais, as bases ideológicas do sionismo moderno ganhavam 
ainda mais aderência da comunidade internacional enquanto mol-
dava todo o imaginário social: 

A sombra de nosso primeiro pai foi embora com ele, [...]
O patriarca Abraão, e o Rei Davi também;
E Israel, seu pai e seus filhos,
E Raquel por quem ele tanto tempo trabalhou; 

E muito mais, abençoados por Ele.
E Saiba que, antes de todos estes,
Nenhuma alma humana jamais foi salva. 

(Alighieri, 2022, p. 51) 



99

O trecho acima, retirado da obra “A Divina Comédia”, de 
Dante, expõe uma prática característica das produções hegemôni-
cas da literatura e do audiovisual na Europa: converter a desumani-
zação dos povos árabes e a distorção de suas culturas em políticas 
educativas. Toda essa lógica faz parte de um movimento histórico 
contínuo de produção discursiva do “ser árabe” como alteridade 
inferior ao europeu. Essa produção de conhecimento baseado no 
Orientalismo – crítica proposta por Edward Said (2015) –, longe de 
ser neutra ou meramente descritiva, atua como um mecanismo de 
construção ontológica e simbólica do árabe como ameaça civiliza-
cional, especialmente no contexto da hegemonia dos valores judai-
co-cristãos ocidentais.

Quando Dante Alighieri (2022) descreve de forma tão pejo-
rativa a figura do profeta Maomé no Capítulo XXVIII de sua obra, 
resta claro esse processo de subalternização epistêmica cometido 
por muitos outros autores: mais do que descrever o Outro, trata-se 
de forjar uma identidade árabe “desviada” e perigosa, cuja existência 
indesejada serve à reafirmação da identidade europeia dominante 
que estará legitimada em exterminá-lo (Bento, 2021). Assim, a produ-
ção de conhecimento nesses moldes não visa compreender o árabe 
em sua própria perspectiva, mas objetificá-lo como inimigo necessá-
rio ao projeto civilizatório ocidental como figura degradada, abjeta e 
ameaçadora, a fim de desvincular suas identidades e silenciar suas 
vozes, facilitando ainda mais o apagamento de sua existência.

O processo de fundação de Israel foi parte desse processo 
de subalternização. Bento (2021, p. 9) afirma que “El sionismo es el 
heredero más joven de la ideología racista de los orientalistas. Son 
ellos los que siguen deshumanizando a los palestinos5”, demons-
trando que, Israel é um Estado que se constituiu a partir da negação 
contínua da existência dos nativos árabes. Contudo, esse recurso 

5	 Tradução: O sionismo é o herdeiro mais jovem da ideologia racista dos orientalistas. São eles que 
continuam desumanizando os palestinos.



100

retórico não é uma criação do sionismo, mas já foi amplamente 
empregado nas produções europeias como instrumento de descri-
ção e controle simbólico de povos colonizados. Essa descaracteri-
zação é inerente à biopolítica porque, como aponta Foucault (1999), 
ao gerir a vida em termos coletivos, esse poder-saber normalizador 
estabelece critérios sobre quais vidas merecem ser protegidas, pro-
movidas ou descartadas.

Por isso, Bento (2018) elabora o conceito de Necrobiopoder: 
um conjunto de mecanismos de governabilidade que propõe a 
subalternização ou desumanização do “outro”, sendo a produção de 
mortes instituída por esse dispositivo vista como necessária para a 
manutenção das vidas consideradas importantes. A autora enfatiza 
a prioridade da morte como estratégia de instituição do poder, por 
meio do qual eliminará corpos e territórios compostos por estigma-
tização e existências ameaçadoras. Ou seja, para se fazer viver, um 
Estado necessita de forma sincrônica ou diacrônica (dependência 
contínua), produzir zonas de mortes. Por isso, Israel se torna um 
exemplo claro de necrobiopolítica nas palavras de Bento (2017, p. 6): 
“Israel é um imenso cemitério. Sob o ‘seu’ solo, estão vilas, corpos, 
cemitérios palestinos, objetos e muitas histórias. Tudo escondido 
pelo silêncio sepulcral de um projeto colonial”.

Essa política de morte exige, portanto, a criação de ameaças: 
grupos que representem um risco difuso à ordem, à identidade nacio-
nal ou à segurança coletiva, ou seja, um “inimigo social” e, por isso, a 
legitimidade de aniquilá-los. A figura desse inimigo, que geralmente 
corresponde a uma ameaça ficcional, é um recurso essencial à auto-
conservação da legitimidade estatal. Esse inimigo pode se configurar 
como um “dissidente”, um “terrorista”, um “invasor”, um “subversivo”, 
o “transgressor moral” ou qualquer outro corpo social que possa ser 
desumanizado e convertido em instrumento de coesão nacional pelo 
medo de “degeneração da ordem”. Por isso, Bento (2018) destaca que 
o medo – artificialmente ampliado até o pânico – é um dos pilares da 



101

necrobiopolítica moderna, pois serve como mecanismo para justifi-
car a exceção e a violência do Estado. 

O medo generalizado produz um desejo contínuo por segu-
rança, o qual legitima o fortalecimento dos aparatos repressivos e a 
expansão da autoridade estatal, mesmo à revelia das garantias do 
Estado de Direito (Agamben, 2013). A ideia de que a servidão volun-
tária encontra no medo a justificativa para sua permanência, ilustra 
com clareza como o Estado utiliza esse sentimento como uma forma 
de obter adesão subjetiva da população à lógica da morte seletiva 
justificada pela normatização do Estado. A população se submete 
ao controle, não porque deseja a opressão, mas porque crê que o 
controle é necessário para protegê-la do inimigo social inventado.

No contexto colonial e pós-colonial, o Estado constrói sua 
soberania através da elaboração de uma narrativa histórica que exige 
a eliminação do “Outro” como condição para a pureza da nação. 
Isso se materializa em corpos racializados, trans, indígenas, árabes, 
pobres ou qualquer identidade que não se encaixe na ficção da 
nação branca, cisnormativa, cristã, heterossexual e “racional” euro-
peia. Esses corpos são então marcados não apenas como “diferen-
tes”, mas como ameaçadores à ordem daqueles que são “normais”. 
Sua mera existência se torna incompatível com a continuidade do 
Estado-nação, por isso, a eliminação deles não é apenas tolerada, 
mas desejada, porque é apresentada como única medida de prote-
ção à identidade coletiva unificadora de um determinado grupo.

Essa lógica pode ser diretamente assimilada à fundação de 
Israel quando analisamos como a constituição do Estado israelense 
envolveu a produção de uma identidade nacional excludente, cons-
truída por meio da eliminação simbólica e material do “Outro” pales-
tino. Ao mobilizar o ‘trauma do Holocausto’ e o histórico de persegui-
ções antissemitas, o projeto sionista construiu um álibi narrativo que 
sustenta a ideia de que a segurança do povo judeu justificaria a ocu-
pação da Palestina (Pappé, 2022). Nessa narrativa, o território árabe 



102

foi descrito como uma “terra sem povo para um povo sem terra”, apa-
gando deliberadamente a presença palestina e transformando seus 
habitantes em obstáculos à constituição de uma nação moderna, 
ocidentalizada, etnicamente homogênea e moralmente superior.

Resta evidente que, atualmente, a cultura expansionista do 
sionismo associa religião ao ultranacionalismo belicista para legiti-
mar sua teocracia de extermínio. São gerações e gerações de pales-
tinos apátridas, sem direito a uma identidade nacional, dispersos em 
campos de refugiados ou exilados em novos campos de concentra-
ção (Martinelli et al., 2021) Ainda assim, Israel reivindica uma base 
religiosa superior como fundamento de sua nacionalidade, posicio-
nando-se acima da fé rival. No contexto da Ásia Ocidental, o conflito 
é permeado por um misticismo que substitui a razão pela emoção, 
pela fantasia e por uma noção quase fatalista de destino. 

Assim como no imaginário apocalíptico pós-exílico, em que a 
redenção de Israel dependia da queda violenta das nações inimigas, 
também aqui o outro – palestino – é tornado figura do obstáculo, 
do inimigo a ser derrotado para que a promessa se realize. Israel, 
assume para si o monopólio da violência sob a justificativa de pre-
servar a paz, uma paz que, paradoxalmente, exige guerra, exclusão 
e extermínio. A lógica da segurança absoluta converte-se, então, em 
violência absoluta, o controle dos corpos.

As táticas de Israel de enfrentamento do “inimigo” incluem a 
destruição sistemática da infraestrutura social e urbana: sabotagem 
de recursos essenciais, usurpação de bens naturais como terra, água 
e ar, bombardeio de aeroportos, prédios civis, redes de comunica-
ção, instalações médicas, além da devastação e da profanação de 
símbolos culturais e administrativos de um povo que não teve direito 
à soberania e autodeterminação. Uma população inteira é devastada 
pelo extremismo do poder sionista. A insegurança se torna norma, a 
morte é banalizada, o sofrimento humano é silenciado, e a fronteira 
entre “civilização” e “barbárie” se desfaz.



103

Conforme aponta Ualid Rabah, atual presidente da Federação 
Árabe Palestina do Brasil (Fepal), “Há campos de concentração 
em Gaza! [...] os novos nazistas, os sionistas de sempre, detento-
res de uma ideologia (de eugenia) pior que a dos nazistas” (Brasil 
247, 2025), são hoje os responsáveis por uma política de extermínio 
silencioso, que condena milhares de palestinos à morte por fome, de 
forma lenta, desumana e destituída de qualquer traço de dignidade. 
Israel, sob o pretexto de fornecer ajuda humanitária, envia suprimen-
tos para as áreas afetadas e, em seguida, realiza intensos bombar-
deios sobre áreas civis. 

Esses atos reproduzem a mesma lógica vivenciada pelos 
campos de concentração nazistas, nos quais os poderes de admi-
nistração e execução estavam concentrados numa mesma estrutura. 
As vítimas eram tratadas como gado: não eram alimentadas para 
preservar suas vidas, mas para tornar mais eficiente o momento 
de seu abate, quando já não fossem consideradas úteis. Essa reali-
dade é fica ainda mais evidente através de um vídeo publicado pela 
Federação Árabe Palestina do Brasil, em que uma mulher palestina 
chora e expõe seu desespero: 

Eu juro por Deus, estamos sendo humilhados como 
nunca! Eles nos esmagam e pisam em nós como se não 
fôssemos humanos, e dizem que os americanos vieram 
proteger o país. Proteger o país?! Eles fizeram o contrá-
rio! Eles nos humilharam e humilharam todas as mulhe-
res em Gaza. Estamos sendo humilhadas, espancadas! 
Nos arrastam pela sujeira. Deus é o nosso único refúgio! 
Meu corpo inteiro dói! E nossas cabeças e corpos estão 
queimando [das bombas de gás]. Não aguentamos a 
dor. Queima como fogo! Não suportamos mais! O que 
vamos fazer agora?! Como vamos encarar nossos filhos 
e dizer a eles que não conseguimos trazer comida?! 
Tudo que trouxemos é isso. Ferimentos, dor e humi-
lhação! [...] Quem se importa com a nossa situação?!  
(Fepal, 2025) 



104

A população, já privada de acesso a uma infraestrutura 
básica — como água potável e combustíveis —, agora é impedida 
até mesmo de se aproximar do mar. A costa foi declarada por Israel 
como zona de combate, ainda que os palestinos não possuam 
sequer uma força militar marítima (O Globo, 2025). Recorrentemente 
Israel tem sido acusado de práticas sistemáticas de violação dos 
direitos humanos, que incluem o sequestro e a execução de civis 
inocentes. Além disso, relatos apontam que os palestinos encarcera-
dos são deliberadamente expostos a doenças infecciosas e subme-
tidos a condições degradantes, com tratamento cruel e totalmente 
desumano (Fepal, 2025).

 Enquanto crianças em Gaza morrem de inanição ou ago-
nizam sob os destroços deixados pelos bombardeios, a tragédia 
palestina se transforma, grotescamente, em espetáculo. A equipe de 
repórteres da BBC News (2024) divulgou registros de cidadãos isra-
elenses assistindo a destruição de Gaza em colinas próximas, locais 
que foram transformadas em pontos turísticos improvisados, onde 
chegam a ser servidos refrigerantes por máquinas automáticas. A 
sobrevivência, dia após dia, é ameaçada por um regime de violên-
cia e catástrofe que transforma a privação em arma e a resistência 
em punição coletiva, converte a fome em suas sentenças e faz da 
morte os seus destinos.

Diante do cenário desastroso, uma moradora da Faixa de 
Gaza, sobrevivente de um dos ataques de Israel, desabafa: “Que Deus 
se vingue deles! Eles mandaram ‘ajuda’. Não queremos sua comida! 
Só queremos que a guerra pare! Estamos cansados! Por Deus, esta-
mos cansados! Não somos animais, somos pessoas! Onde estão os 
países? Onde está o mundo? Estamos morrendo!” (Fepal, 2025) Sob 
os escombros de hospitais, valas comuns revelam restos mortais de 
centenas de palestinos, e paira no ar o clamor silencioso dos corpos 
desumanizados: a morte que não se pode nomear, o mal absoluto – 
evocando o Holocausto.



105

Mas por que pouco se fala nesse Holocausto? Por que os 
veículos midiáticos não classificam Israel como terrorista? Por que 
não existe um site de enciclopédia para o “Holocausto Palestino” 
contabilizando suas vítimas? Por que Hollywood não está fazendo 
filmes sobre o genocídio palestino? Por que os EUA não estão cons-
truindo um museu memorial para as vítimas dos ataques israelen-
ses? Por que a ONU não está instituindo um Dia Internacional em 
Memória das Vítimas do Holocausto Palestino? Por que o diário de 
uma criança palestina vítima da Nakba não virou best-seller? Por que 
as vítimas da Palestina não merecem tanta comoção internacional? 

Porque não interessa à Indústria do Holocausto6 atrelar a 
“Estrela de Davi” a um símbolo de ódio. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

As análises desenvolvidas ao longo deste artigo evidenciam 
que o conflito Israel-Palestina ultrapassa a esfera geopolítica e se 
enraíza em estruturas históricas, religiosas e discursivas que molda-
ram a percepção do “outro” árabe ao longo de milênios. A construção 
judaica de “povo escolhido”, sustentada por narrativas bíblicas, esta-
beleceu uma lógica de exclusividade territorial e superioridade moral 
religiosa que deslegitimou identidades vinculadas às origens árabes. 
Esse arcabouço teológico-cultural consolidou a arabofobia e a isla-
mofobia como base do sionismo e da fundação de Israel, permitindo 
que o corpo palestino fosse interpretado não como vida digna de 
proteção, mas como um risco balístico em si – um alvo cuja própria 
existência já justificaria sua eliminação.

6	 Termo proposto por Finkelstein (2001) para criticar o uso político, financeiro e simbólico da memó-
ria do Holocausto por determinados Estados, instituições e grupos.



106

Nesse sentido, o genocídio palestino não pode ser compre-
endido apenas como produto de decisões políticas contemporâneas, 
mas como efeito acumulado de uma matriz discursiva multissecular, 
fortemente vinculada ao fundamentalismo judaico, que desumaniza, 
demoniza e coisifica o sujeito árabe. Paradoxalmente, tal sacraliza-
ção funciona como mecanismo que neutraliza críticas ao Estado 
israelense e sustenta a exclusividade moral que permite a conti-
nuidade das práticas necrobiopolíticas, apagando a dor palestina 
e naturalizando sua morte como dano colateral inevitável ou como 
legítima defesa de Israel.

Portanto, compreender o conflito Israel-Palestina exige reco-
nhecer que a violência atual opera sobre um terreno discursivo sedi-
mentado por séculos de teologia política, colonialidade e racismos 
estruturantes. A persistência do Necrobiopoder israelense revela 
que a luta palestina não é apenas por território, mas pela própria 
possibilidade de (re)existir como humanidade reconhecida. O des-
velamento dessas engrenagens torna-se, assim, um passo essencial 
para romper com a naturalização da morte palestina e a perpetuação 
do Necrobiopoder israelense. Mais que isso, reivindica uma proteção 
de direito que não seja seletiva, sacralizada ou monopolizada por um 
único grupo, mas comprometida com a dignidade de todos os povos. 

REFERÊNCIAS 
AGAMBEN, Giorgio. Homo sacer: o poder soberano e a vida nua I. Belo Horizonte, 
Humanitas-UFMG, 2013.  

ALCORÃO. Surata Aṣ-Ṣāffāt, 37:102. Tradução de Samir El Hayek. 3. ed. São Paulo: 
Editora Santuário, 2015. 

ALIGHIERI, Dante. A Divina Comédia. Barueri: Novo Século Editora, Ed. 2022. 

BARDIN, Laurence. Análise de Conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2016.  



107

BBC NEWS. The Conflict: Israel and Gaza one year on - The Documentary. Author: 
Jeremy Bowen, 06 out. 2024. Disponível em: https://www.bbc.co.uk/sounds/play/
w3ct7hj0. Acesso em: 10 jun. 2025.

BENTO, Berenice. ILAN PAPPÉ: HISTÓRIA E VERDADE. Contemporânea, v. 7, n. 2,  
p. 523-528, 2017. 

BENTO, Berenice. Necrobiopoder: Quem pode habitar o Estado-nação?. Cadernos 
Pagu, Campinas, v. 53, 2018. Disponível em: https://www.scielo.br/j/cpa/a/
MjN8GzVSCpWtxn7kypK3PVJ/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 6 mai. 2024. 

BENTO, Berenice. Redwashing y pinkwashing: discursos de izquierda en defensa de 
Israel. Claroscuro, n. 20, v. 1, p. 1-33, 2021. 

BÍBLIA. Bíblia Hebraica: Torá, Neviim, Ketuvim. Trad. David G. C. Lima. São Paulo: Editora 
Sefer, 2006. 

BRASIL 247. Ualid Rabah: “O plano de Israel é eliminar toda a população 
palestina”. 02 de jul. 2025. Disponível em: https://www.brasil247.com/entrevistas/ualid-
rabah-o-plano-de-israel-e-eliminar-toda-a-populacao-palestina. Acesso em: 20 jul. 2025. 

BRIGHT, John. História de Israel. São Paulo: Paulus Editora, 4ª Ed. 2004.

CUNHA, Vasco Oliveira. Palestina: Uma História (Inacabada) de Múltiplas Opressões. 
Millenium, n. 10, p. 49-62, 1998. 

DAVIES, Philip R. In Search of ‘Ancient Israel’: A Study in Biblical Origins. Edimburgo: 
T&T Clark, 2015. 

DUNKER, Christian. Linguagem fraturada, mundo dividido: Gershon Baskin mostra que 
não haverá paz no Oriente Médio sem a construção de uma cultura compartilhada entre 
israelenses e palestinos. Folha de S.Paulo, 01 jul. 2021. 

FEDERAÇÃO ÁRABE PALESTINA DO BRASIL (FEPAL). “israel” está contaminando 
presos palestinos com doenças infecciosas de forma deliberada. 29 jul. 2025. 
Disponível em: https://fepal.com.br/israel-esta-contaminando-presos-palestinos-com-
doencas-infecciosas-de-forma-deliberada/. Acesso em: 01 ago. 2025. 

FEDERAÇÃO ÁRABE PALESTINA DO BRASIL (FEPAL). Mulher palestina colapsa em 
“distribuição de comida” no campo de extermínio gerenciado por “israel” e Estados 
Unidos em Gaza. Instagram: @fepal_brasil, 25 jul. 2025. Disponível em: https://www.
instagram.com/reel/DMiVXdEOn-y/?igsh=OWhkdHJpMzdubHdi. Acesso em: 01 ago. 2025. 



108

FINKELSTEIN, Norman G. A indústria do Holocausto: reflexões sobre a exploração do 
sofrimento judeu. 2. ed. Rio de Janeiro: Record, 2001. 

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade. São Paulo, Martins Fontes, 1999. 

GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4ªed. São Paulo: Atlas, 2010. 

GRABBE, Lester L. (ed). Leading Captivity Captive. The “Exile” as History and 
Ideology. Sheffield: Sheffield Academic Press, 1999. 

GRABBE, Lester L. (ed.). Can a “History of Israel” Be Written?. Sheffield: Sheffield 
Academic Press, 1997. 

GRESH, Alain. Israel, Palestina: Verdades sobre um Conflito. Porto: Campo das Letras, 
Ed. 2002. 

HAR-EL, S. Y. Where Islam and Judaism Join Together: A Perspective on 
Reconciliation. New York: Palgrave McMillan, 2014.

MARCONI, Marina de Andrade; LAKATOS, Eva Maria; Fundamentos da Metodologia 
Científica. 8. ed. São Paulo: Editora Atlas, 2017. 

MARTINELLI, Martín; COMEDI, David; IBARLUCÍA, Miguel; KACZERGINSKI, Liliana C.; RABI, 
Tilda; CHAHIN, Nadia Silhi; GAGO, Verónica; BRIZUELA, Natalia; MASRI, Lautaro; COLL, 
Fernando; THIER, Daphna; AWAD, Sumaya; PAPPE, Ilan; MOVIMIENTO BDS AMÉRICA 
LATINA; GONZÁLEZ, Zulema Beatriz; BENTO, Berenice; CARDIM, Guilherme; FLORES, Pablo 
Nolasco; ZETA, Sergio. Palestina: de la Nakba al apartheid. La lucha de un pueblo por su 
liberación. Dossiê, Buenos Aires: ContrahegemoniaWeb, 2021. 

MAZZINGHI, Luca. História de Israel: Das Origens ao Império Romano. Trad. Renato 
Adriano Pezenti. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2017. 

MIATO, Bruna. Alvo de Trump, Faixa de Gaza pode ter reservas de gás e petróleo não 
exploradas, diz estudo. G1 Economia, Rio de Janeiro, 06 fev. 2025. Disponível em: https://
g1.globo.com/economia/noticia/2025/02/06/alvo-de-trump-faixa-de-gaza-pode-ter-
reservas-de-gas-e-petroleo-nao-exploradas.ghtml. Acesso em: 05 jun. 2025. 

NICHOLS, Michelle. ONU pedirá a Israel fim da presença ilegal nos territórios palestinos. 
agênciaBrasil, 18 set. 2024. Disponível em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/
internacional/noticia/2024-09/onu-pedira-israel-fim-da-presenca-ilegal-nos-territorios-
palestinos. Acesso em: 10 mar. 2025. 



109

O GLOBO. Fome, sede e calor: Israel reforça proibição de banho e pesca no mar em 
Gaza, último refúgio de palestinos no verão escaldante. 17 jul. 2025. Disponível em: 
https://oglobo.globo.com/mundo/noticia/2025/07/17/fome-sede-e-calor-israel-reforca-
proibicao-de-banho-e-pesca-no-mar-em-gaza-ultimo-refugio-de-palestinos-no-verao-
escaldante.ghtml. Acesso em 01 ago. 2025. 

OMAIS, Sálua; SANTOS, Manoel A. Raízes da islamofobia e da arabofobia: uma 
interlocução socioteológica com as representações bíblicas de Abraão, Ágar e Ismael 
e suas repercussões na sociedade. Reflexão, Campinas, v. 49, 2024. Disponível em: 
https://doi.org/10.24220/2447-6803v49a2024e10493.  Acesso em: 20 jun. 2025. 

PAPPÉ, Ilan. Dez Mitos Sobre Israel. Trad.: Bruno Cobalchini Mattos. Rio de Janeiro: 
Editora Tabla, 2022. 

RIBAS, Lucas César. Tensão Entre Incondicionalidade E Condicionalidade Na Aliança 
Davídica Como Catalisador Da História De Israel. Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, 
v. 02, n. 01, 2023. 

SAID, Edward. Orientalismo: O Oriente como invenção do Ocidente. Rio de Janeiro: 
Companhia das Letras, 2015. 

SILVA, Airton José da. A História de Israel na pesquisa atual. Estudos Bíblicos, 
Petrópolis, n. 71, p. 62-74, 2001. 

WILLIAMSON, Lucy. O crescente número de israelenses que quer o fim da guerra em 
Gaza. In: BBC News. 15 jun. 2025. Disponível em: https://www.bbc.com/portuguese/
articles/cg4v94k36ywo. Acesso em: 26 jun. 2025.



110

Kauã José da Silva Araújo
Graduando em Direito pela Universidade de Pernambuco (UPE), Arcoverde,  
PE, Brasil. 
E-mail: kaua.araujo@upe.br

Rita de Cássia Souza Tabosa Freitas
Profª. Dra. do curso de Direito na Universidade de Pernambuco (UPE), 
Arcoverde, PE, Brasil. 
E-mail: rita.freitas@upe.br

mailto:kaua.araujo@upe.br
mailto:rita.freitas@upe.br

	_bookmark8

